

# فَوَالِدُنَا فِعْلَم

جلد دوم

سیرت

## حَسَنَيْنِ شَرِيفَيْنِ

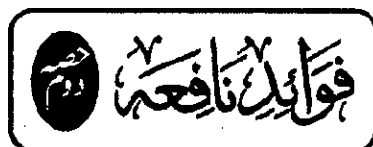
رضی اللہ تعالیٰ عنہما

تألیف

حضرت مولانا محمد نافع مذکولہ

محمد شریف ضلع جنگ پنجاب

باسمہ تعالیٰ جل شانہ  
ہماری حانی من الدنیا  
(میرے دونوں تو اسے میرے لیے دنیا میں خوبیوں)  
(مشکوٰۃ حوالہ بخاری)



سواح  
رضی اللہ تعالیٰ عنہما

# حَسَنَيْنِ شَرْفَقَيْنِ

کتاب کے حصہ اول میں سیدنا حسنؒ و سیدنا حسینؒ ہر دو برادران کے فضائل و مذاقب اور ان کی سیرت کے اہم پہلو درج کیے ہیں اور ان کے اخلاق و کروار اسلامی و ملی خدمات کو تفصیلاً ایک ترتیب سے ذکر کرنے کے ساتھ شہادت کے متعلقہ ضروری مباحث کو بھی عمده اسلوب سے پیش کیا ہے۔

— تالیف —  
مولانا محمد نافع ناظمۃ

کتاب مارکیٹ، غزنی سٹریٹ  
اردو بازار، لاہور  
**دَارُ الْكِتَاب**

# ضابطہ

جلد حقوق محفوظ ہیں

نام کتاب : سوانح حسین شریفین رضی اللہ تعالیٰ عنہا (فوائد نافعہ دوم)  
 صدق : حضرت مولانا محمد نافع دامت برکاتہم  
 ناشر : دارالکتاب، کتاب مارکیٹ، غزیٰ شریف، اردو بازار، لاہور  
 طبع : زاہد بیشیر  
 اشاعت : فروردی 2008ء  
 قیمت : [REDACTED]



قانونی مشیر  
باجتہام  
مہر عطاء الرحمن، ایڈوکیٹ ہائی کورٹ، لاہور  
حافظ محمد ندیم  
فون: 0300-4356144, 7241866

## فہرست

### --- مقدمہ ---

|    |                                                                        |
|----|------------------------------------------------------------------------|
| 15 | ★ سانحہ کربلا سے حضرت حسین امتحنے کے نہیں کئے                          |
| 15 | ★ مدینہ منورہ میں حضرت علی بن الحسن کی طلبی علیؑ فحصت                  |
| 16 | ★ حضرت حسنؑ کی زندگی کے مختلف ادوار                                    |
| 20 | --- سوانح حضرات حسین شریفین <small>اللّٰہُ عَزَّ ذَلِیلُهُ</small> --- |
| 22 | ★ مفہامیں کا اجمالی خاکہ (بیان عرضہ اشت)                               |
| 22 | --- الفصل الاول (محمد نبوی) ---                                        |
| 22 | ★ نام و نسب                                                            |
| 23 | ★ ولادت                                                                |
| 24 | ★ اذان کرنا                                                            |
| 24 | ★ وضاحت (برائے اذان و اقامۃ)                                           |
| 25 | ★ تحقیق (حکیم و ایالتا)                                                |
| 25 | ★ حسن و حسین اور حسن نام رکھنا                                         |
| 27 | ★ طلق راس                                                              |
| 28 | ★ حقیقت                                                                |
| 29 | ★ حسینؑ کے لیے تعوذ فرمانا                                             |
| 30 | ★ چاندی کے زیور کو ناپسند فرمانا                                       |
| 30 | ★ طلب شئے میں تقدیم و تاخیر کا لحاظ                                    |
| 31 | ★ نآل نبویؑ پر صدقہ کا عدم جواز                                        |

- 33 ☆ دعائے قوت اور دیگر کلمات کی تعلیم
- 34 ☆ رفع اشیاء
- 42 ☆ بیت تبرک
- 43 ☆ حضرت حسنؑ کے حق میں اہم پیش گوئی
- 43 ☆ حسین شریفینؑ کا معلم
- 43 ☆ اپنی سواری پر سوار کرنا
- 44 ☆ فضائل و محاذ
- 46 ☆ نماز کی حالت میں مشغanza سلوک
- 46 ☆ دوش مبارک پر اٹھانا
- 47 ☆ حسینؑ سے محبت رکھنے والے کے حق میں دعا فرمانا
- 47 ☆ حسینؑ سے محبت کی تغییر
- 47 ☆ حسینؑ منی و امامت
- 48 ☆ شفقت کا ایک واقعہ
- 48 ☆ شفقت کا دریگر واقعہ
- 50 ☆ جسمانی مشاہست
- 51 ☆ اظہار محبت
- 51 ☆ ال جنت کے جوانوں کے سردار
- 52 ☆ آیت تطہیر اور روایت کا حصہ اتنے
- 54 ☆ دعوت مبارکہ اور حسینؑ کی فضیلت
- 55 ☆ ال بیت نبویؐ کے ساتھ حسن سلوک اور روایت کافران
  
- 57 --- ① الفصل الثاني (عبد خلفاء ثلاثة)
- 59 --- ① (عبد صدیق)
- 61 ☆ قدر و امنی
- 63 ☆ اظہار محبت (مشاہست نبوی)
  
- 64 --- ① (عبد فاروقی)
- 65 ☆ پوشک کاعطیہ (یعنی پوشک)

- 66 ★ مالی حقوق کی رعایت (پانچ ہزار درہم و عینہ)  
 68 ★ کسری کے خواہیں کی تضمیم  
 69 ★ خس عراق سے وظائف  
 69 ★ حضرت عمرؓ نے خانہ میں آمد و رفت (ام کلثوم کے ہاں)  
 70 ★ حضرات حسینؑ کے فرمان پر بلالؓ کی اذان  
 71 ★ اسلامی جمادی شرکت اور کرامت کا ظہور  
 71 ★ حضرت عمرؓ کی فخر آخوت اور امام حسنؑ کی گواہی  
 73 --- (عبد عثمانی ۵۲۳)  
 74 ★ تمیدی مسئلہ  
 75 ★ عروۃ بن التیرہ کی شادت  
 75 ★ حسن البصری کی شادت  
 77 ★ معاشی خوشحالی  
 78 ★ عبد عثمانی میں حسینؑ کی ملی خدمات  
 78 ★ غزوہ طرابلس و افریقہ و فیرہ  
 78 ★ غزوہ خراسان طبرستان جرجان وغیرہ  
 79 ★ خصوصی عطیہ (دختران یزد گرد)  
 81 ★ تنبیہ (رفیع اشکالات و تضادات کے ہم ذمہ دار نہیں)  
 83 ★ محاصرہ عثمانی میں جناب حسینؑ کی خدمات  
 84 ★ حضرت حسنؑ کا مجروح ہونا  
 88 ★ بناء و فی عثمانی میں حضرت علیؑ و حسنؑ کی شویلت  
 89 ★ حاصل مرام  
 90 --- الفصل الثالث (عبد خلافت علی المرتضیؑ)  
 92 ★ تمیدی کلمات (شادت عثمانی کے بعد میہنہ منورہ کے حالات)  
 93 ★ حضرت حسنؑ کا مشورہ (بیعت میں تاخیر چاہیے)  
 94 ★ عبد اللہ بن ملام کا مشورہ (مدینہ سے خروج نہ کریں)  
 94 ★ سیدنا حسنؑ کی رائے اور حضرت علیؑ کے جوابات  
 97 ★ بچ چل کے متعلقات

- 98 ★ مردان کے حق میں امان کی سفارش
- 99 ★ ام المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہؓ کی جاگز کی طرف روانگی کا اہتمام
- 100 ★ قفال صفين پر رضوی اکھمار تاسف
- 100 ★ حضرت حسنؓ کی خلیانہ ملاحیت
- 101 ★ حضرت حسنؓ کا فقراء میں مال تقسیم کرنا
- 102 ★ عبادت کا اجر و ثواب
- 103 ★ زہد و تقویٰ کی تلقین
- 104 ★ اختلاف کے لئے مرتضوی ہدایات
- 104 ★ وسایا
- 104 ★ شسل کفن جنازہ اور دفن مرتضویؓ
- 105 ★ حضرت حسنؓ کی جانب سے ایک زعم کا جواب (رجعت علی الرضاؑ)
- 106 ★ بیعت خلافت سیدنا حسنؓ
- 108 ★ حضرت حسنؓ کا ایک اہم بیان (حضرت علی الرضاؑ نے اپنے عمد خلافت میں حضرت عمرؓ کی خلافت نہیں کی)

#### الفصل الرابع (عمر خلافت سیدنا حسنؓ) 10

- 110 ★ مبارک باری پر وقوع طلاق
- 111 ★ تنبیہہ (طلاق ملاش کا حکم)
- 112 ★ ال عراق سے ناراضی کا اکھمار
- 115 ★ حضرت امیر معاویہؓ سے مصالحت
- 116 ★ صلح کی پیش گوئی
- 117 ★ شرائط صلح کی وضاحت
- 118 ★ تاریخ مصالحت
- 119 ★ مقاصد صلح و مصالحت
- 121 ★ شبہ کا ازالہ (هدفہ علی دخن کی وضاحت)
- 123 ★ عراق سے مدینہ النبیؓ کی طرف مراجعت
- 124 ★ محاشی احوال
- 126 ★ عطیات و وظائف
- 127 ★ عبادت

- 128 ☆ تقویٰ کا عمل
- 129 ☆ قیام مکہ مکرمہ کے معمولات
- 130 ☆ قیام اللیل
- 131 ☆ خلفاء کی اقداء میں نمازیں ادا کرنا
- 133 ☆ عمل حج
- 134 ☆ ابن عباس چارٹک کرنا
- 134 ☆ مال صدقہ
- 135 ☆ بعد الوقات صدقہ کا عمل
- 136 ☆ حرمت و سخاوت
- 137 ☆ حلم و بردباری
- 139 ☆ حق کی ادائیگی
- 140 ☆ فائدہ (حصول برکت کے لئے بزرگوں سے دعا کرنا)
- 140 ☆ دعوت کو قبول کرنا اور دعوت رہنا
- 141 ☆ حاجت روائی کے محدود و اقطاب
- 144 ☆ علمی فضیلت
- 144 ☆ فائدہ (تفوّق علمی ہے نبھی نہیں)
- 145 ☆ روایت حدیث نبوی مطہر
- 146 ☆ شیعہ (حسینؑ کے امانت المونین سے عمر و روابط)
- 147 ☆ علمی مسابقت
- 147 ☆ ایک اہم خطبہ
- 148 ☆ رضا، تقفاء
- 149 ☆ عمل میت میں حضرت حسنؑ کی پدامت
- 150 ☆ خطاب کرنا
- 150 ☆ انگلشتری کا استعمال
- 150 ☆ نشگوئی سے اجتناب
- 151 ☆ نماز عت کے بعد مصالحت
- 152 ☆ اکابر کی طرف سے قد رشانی
- 154 --- احوال سفر آخرت (ایک خواب)

|     |                                                                   |
|-----|-------------------------------------------------------------------|
| 156 | ★ احوال سر آخترت (ایک خواب)                                       |
|     | ★ زہر خورانی                                                      |
| 157 | ★ ایک دیگر روایت                                                  |
| 158 | ★ ایک اور روایت                                                   |
| 159 | ★ شبہ کا ازالہ (حضرت معاویہؓ کی طرف سے زہر خورانی کے طعن کا جواب) |
| 160 | ★ وفات اور جنازہ                                                  |
| 162 | ★ جنتِ البقیع میں دفن                                             |
| 164 | ★ عظیم اجتماع                                                     |
| 164 | ★ حضرت ابو ہریرہؓ کی ند                                           |
| 165 | ★ ازواج و اولاد (تمین روایات)                                     |
| 165 | <b>الفصل الخامس (سید ناصیح بن علی المرتضیؑ)</b>                   |
| 170 | ★ نام و نسب                                                       |
| 170 | ★ ولادت کی بشارت                                                  |
| 172 | ★ تاریخ ولادت                                                     |
| 172 | ★ اذان و تحریک و ملن راس                                          |
| 173 | ★ عقیدہ                                                           |
| 173 | ★ اہل جنت کے جوانوں کے سردار                                      |
| 174 | ★ الائجات (خلفاء مثلاًؓ کے نزدیک احترام)                          |
| 175 | ★ صدیقی عطیہ                                                      |
| 176 | ★ حضرت حسینؑ کی قدر و منزلت                                       |
| 178 | ★ پوشک کا عطیہ                                                    |
| 178 | ★ مالی حقوق کی رعایت اور وظیفہ کا تقرر                            |
| 179 | ★ جناب ام کلثومؑ کے ہاں تشریف لے جانا                             |
| 180 | ★ عمرہ کے لئے حضرت عثمانؓ اور حضرت حسینؑ کا ہم سفر ہونا           |
| 181 | ★ غزوہات میں شرکت                                                 |
| 182 | ★ ایک خصوصی عطیہ (شیراؤ کا اعطای کیا جانا)                        |
| 182 | ★ حاضرہ عثمانی میں مدفغانہ سماں                                   |

### --- ① ---

- 185 ☆ جنگ جمل کے متعلقات
- 156 ☆ جنک صفين میں حضرت حسینؑ کے حق میں رعایت
- 187 ☆ آخری ایام میں مرتفعوی بدایات
- 188 ☆ علوی غسل کفن و فن میں شمولیت
- 188 ☆ حضرت معاویہؓ کے ساتھ تعاون
- 189 ☆ سیدنا حسینؑ کا مقام اور احترام صحابہ کرامؓ کی نظرؤں میں
- 191 ☆ ایک دیگر واقعہ
- 192 ☆ حاجت روئی
- 193 ☆ نقل حدیث
- 195 ☆ مسجد بنوی میں مجالس
- 196 ☆ امراء کی اقدامیں نمازیں ادا کرنا
- 197 ☆ حلاوت قرآن مجید
- 197 ☆ اعمال صالح
- 198 ☆ حج کے متعلقات
- 199 ☆ سفایہ الحاج
- 199 ☆ مزدلفہ سے واپسی
- 200 ☆ اركان کعبہ کا استلام
- 201 ☆ کعبہ شریف میں دور کعت ادا کرنا
- 201 ☆ خفاب کرنا
- 202 ☆ فقی مسائل
- 208 ☆ صلحات کی رعایت اور صحابہ کا لینا کرنا
- 209 ☆ مزید تائید
- 210 ☆ غزوہ تخطیب میں شرکت
- 211 ☆ عطیات و وظائف
- 213 ☆ مضافات دریں میں الامال

### --- استخلاف یزید ---

- 217 ☆ وقت کے سیاسی تقاضے کیا تھے؟
- ☆ جناب امیر معاویہؓ نے حضرت حسینؑ کے ساتھ رعایت کرنے کی

وصیت کی۔ حضرت حسینؑ اور ابن الزبیر نے بیت یزید سے انکار

220 کیا۔ مکہ مکرمہ روانگی

221 ☆ ال کوفہ کا حضرت حسینؑ کو دعوت دھنا

222 ☆ سر عراق

224 ☆ تنبیہ (ابن عباسؓ اور محمد بن خفیہ کا منع کرنا)۔۔۔ ابن عمرؓ کا عراقیوں کی افتاد طبع بیان کرنا اور منع کرنا

226 ☆ اشیاء۔۔۔ جواب

228 ☆ مسلم بن عقیل کو کوفہ روانہ کرنا

229 ☆ عبید اللہ بن زیاد کو کوفہ کا امیر بنا یا جانا

230 ☆ مسلم بن عقیل کا قتل کیا جانا

230 ☆ جانب حسینؑ کی مکہ سے روانگی

230 ☆ مسلم کے برادر ان کا تقاضا

231 ☆ حادثہ کربلا (واقعہ کا اختصار الاصابہ سے)

233 ☆ مقتل حسینؑ پر تصانیف

234 ☆ سچی صحیح و اقطاعات مرتب کر لینا مشکل امر ہے

235 ☆ اعتراض حقیقت

### --- 11 --- واقعہ کربلا کے متعلق چند مباحث

237 ☆ سیدنا حسینؑ کی اہم بدایات (ادائیگی قرض)

238 ☆ ایک دیگر واقعہ (ادائیگی قرض)

238 ☆ خروج کاشیہ پھر اس کا جواب

240 ☆ ابن تیہ اور الرذ می کی تحقیق

241 ☆ خروج کا مقصد قتل نہیں تھا

242 ☆ ابن غلدون کی تحقیق

243 ☆ ایک تائید

☆ ابن مجر العقالی کی تحقیق

244 ☆ ہرسہ امور کا مطالبہ

245 ☆ ابن حسکر کی تحقیق

☆ علامہ الذہبی و ابن کثیرؓ کی تحقیق

- 246 ☆ ابن حجر الہبی کا بیان
- 246 ☆ بطور تائید کے شیعہ اکابر کے حوالہ جات
- 246 ☆ ابو الفرج الاصفہانی کا بیان
- 247 ☆ شیخ المقید کا رشاد
- 247 ☆ صاحب تلخیص الشافعی اور بلا قریب مجلسی کا بیان
- 248 ☆ شیخ عیاض القمی کا قول
- 248 ☆ حاصل بحث
- 249 ☆ سرمبارک کایزید کے ہاں پوچش کیا جانا
- 250 ☆ حضرت حسینؑ کے داعیان کا کروار
- 251 ☆ حضرت حسینؑ کا رشاد
- 253 ☆ حضرت زین العابدین کا فرمان
- 254 ☆ حضرت زینب بنت علیؓ کا فرمان
- 255 ☆ شیعہ کی طرف سے تائید
- 255 ☆ حاصل کلام
- 255 ☆ اکابر صحابہ کرام کے فرمودات (ابن عمرؓ، ام سلمہ)
- 256 ☆ نماز کا اہتمام (میدان کربلا میں)

## ما تم کا مسئلہ اسلام کی نظرؤں میں

- 260 ☆ مبرکی تلقین اور ما تم سے منع
- 262 ☆ شیعہ کے بیانات
- 264 ☆ تاریخ ما تم
- 267 ☆ شیعہ کی طرف سے تائید
- 268 ☆ تنبیہہ
- 269 ☆ شداء کربلا
- 270 ☆ تاریخ شہادت
- 271 ☆ قاتلین
- 271 ☆ دفن سرمبارک
- 272 ☆ ازواج و اولاد
- 273 ☆ اولاد ذکور و اناث

٤٠ --- تہمہ (احوال امام زین العابدینؑ)

- 274 ☆ نام، ولادت، کنیت، وفات
- 275 ☆ قافلہ کا ابن زیاد کے ہاں پھر زید کے پاس پہنچا
- 277 ☆ مدینہ طیبہ کی طرف واپسی
- 277 ☆ اقامت مدینہ طیبہ
- 278 ☆ کثرت عبادت
- 278 ☆ کثرت مدد و مدد
- 279 ☆ تورع و خشیت الہی
- 280 ☆ اصلاح معاشرہ
- 280 ☆ غلوت اجتناب

٤١ --- مسئلہ ہذا میں اختتامی گزارش اور قاتلین کا انجام

- 283 ☆ شری بن ذی الجوش
- 283 ☆ خول بن زید
- 284 ☆ عبید اللہ بن زیاد

٤٢ --- الاختتام بالخیر

٤٣ --- مراجع برائے کتاب سوانح حضرات حسین کریمین

٤٤ --- کتب شیعہ



# بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

## مقدمة

از: حضرت علامہ ڈاکٹر خالد محمود صاحب (امجمیز) الحمد لله وسلام على عباده الذین اصطفی اما بعده

چھ نام پوری دنیا کے اسلام میں پہلے ہوئے ہیں۔ بر صغیر پاک وہند میں جہاں زیادہ مرکب نام رکھے جاتے ہیں وہاں ان میں سے کوئی نام ضرور ہوتا ہے۔ عرب اقوام عام طور پر اپنے والد کے نام سے اپنے نام کو مرکب کرتے ہیں۔ یہ چھ نام کون سے ہیں؟ اللہ، محمد، احمد، علی، حسن، حسین۔ اب ان کا استعمال دیکھئے عبد اللہ، سمیع اللہ، حفیظ اللہ وہ نام ہیں جن میں بندہ اپنی نسبت رب کی طرف کرتا ہے۔ پھر مسلمان کا نام محمد سے شروع ہو گایا احمد پر ختم ہو گا۔ جیسے محمد عمر، محمد باقر اور علی احمد، شیر احمد، عرفان احمد۔ پھر کبھی نام کا دوسرا لفظ حسن ہوتا ہے کبھی حسین جیسے اطمار حسن، امتیاز حسن یا غلام حسین، مسرور حسین۔ پھر علی کا نام بھی بہت سے ناموں کے آگے آئے گا جیسے محمد علی، صدر علی، عثمان علی وغیرہ ہا من الاسماء ان کے سوا جو نام ہیں وہ بہت کم اور عرب ممالک میں اللہ کے نام کے سوا اسماء عام طور پر ایک ایک ہوتے ہیں۔ محمد، احمد، علی، حسن اور حسین ہوں گے۔

اس صورتحال سے پتہ چلتا ہے کہ پوری امت مسلمہ کی ان چھ ناموں سے

ایک طبعی عقیدت ہے۔ اللہ اور اس کے رسول ﷺ کے ناموں کے بارے میں تو کما جاسکتا ہے کہ یہ ہمارا تعارف ہیں۔ انہیں جانے اور مانے بغیر کوئی شخص مسلمان نہیں ہو سکتا لیکن امت مسلمہ کی والمانہ عقیدت علی، حسن اور حسین کے ساتھ بھی عظیم ہے۔ وہ مسلمانوں کے دل کی ایک فطری آواز ہے اور حق یہ ہے کہ ان ناموں کو امت نے بغیر کسی اختلاف کے اپنے ہر معاشرے میں عزت کا سامان اور عقیدت کا عنوان بنایا ہے۔ یہ عقیدت مسلمانوں کے کسی ایک ملک یا چند قبائل میں نہیں پوری امت اللہ کے صفاتی ناموں اور محمد اور احمد کے اول و آخر سے منفرد اور سرفراز ہے یا پھر علی، حسن اور حسین کے اسماء مبارکہ ہیں جو پوری امت میں سرمایہ عقیدت سمجھے گئے ہیں۔

یہ ایک تاریخی حقیقت ہے کہ حسن اور حسین کی شخصیات امت میں کبھی مختلف نہیں سمجھی گئیں۔ حضرت حسن نے خلافت سے دستبردار ہوئا پسند کیا مگر امت میں فریق بننے کو پسند نہ کیا۔ حضرت حسین گو کربلا میں اکیلے تھے اور یہ واقعہ آنفالنا اپنے مطلق انجام کو پہنچ گیا لیکن یہ حقیقت ہے کہ پورے عالم اسلام کے دلوں کی دھڑکنیں آپ کے ساتھ ہی رہیں اور یہ بھی حقیقت ہے کہ اہل سنت کی کتب حدیث میں شاید ہی کوئی کتاب ہو جس میں اہل بیت کی منقبت اور حضرت حسن ہی ہٹھیا اور حضرت حسین ہی ہٹھیا کے فضائل کے باب نہ بندھے ہوں۔ سانحہ کربلا کے بعد زین العابدین علی بن الحسین جب مدینہ منورہ اقامت پذیر ہوئے تو امت کے تمام علماء اور محدثین کس طرح فرط عقیدت میں آپ کے حلقة میں آتے رہے اور ان سے علمی اور روحانی فیض پاتے رہے یہ اہل علم سے مخفی نہیں۔ جب حضور اکرم ﷺ کی محبت کے بغیر کوئی شخص کامل الائیمان نہیں ہو سکتا تو جس سے حضور ﷺ کی محبت فرمائیں اس سے محبت رکھے بغیر کوئی شخص کیسے کامل ایمان ہو سکتا ہے۔ حضور ﷺ اپنی اس محبت کی اساس پر چاہتے ہیں کہ دوسرے بھی حسین سے محبت و مودت رکھیں۔ آپ نے اللہ رب العزت سے بھی خواہش کی کہ وہ

حسینؑ سے پیار کرے، اللهم انی احبہ فاحبہ (صحیح بخاری جلد ۱)  
یہ وہ عالیٰ قدر حضرات ہیں جن کی محبت اللہ اور اس کے رسول ﷺ کی  
میراث ہے اور ہم بجا طور پر اللہ اور اس کے رسول پر ایمان رکھنے والے ہر شخص  
سے امید رکھیں گے کہ وہ بھی ان سے محبت کرے۔

### سانحہ کربلا سے حضرت حسینؑ امت سے نہیں کئے

سانحہ کربلا جن حالات میں پیش آیا وہ اہل عراق کی اچانک بے وفاکی کا ایک  
اچانک رد عمل تھا یہ نہیں کہ حضرت خاتم النبیین ﷺ کی امت جو پورے قلمرو  
اسلامی میں پھیلی تھی اس کی غم خواری حضرت حسینؑ کے ساتھ نہ تھی۔ پوری  
اسلامی دنیا میں جہاں بھی حضرت حسینؑ کا ذکر ہوا تو امویین کے دل حضرت حسینؑ کی  
محبت اور ان کی مظلومیت کے احساس سے برابر تھے۔ خود اہل شام بھی ابن  
مرجانہ پر برابر لعنت کرتے تھے۔ اس وقت تک مسلمانوں میں کوئی اعتقادی تفرقی  
نہ تھی۔ اس سے یہ بات کھلے طور پر سمجھ آتی ہے کہ اس سانحہ سے حضرت حسینؑ  
اپنے اس جداگانہ عمل سے امت سے ہرگز نہ کئے تھے اور وہ سلطنت اسلامی کی  
سرحد پر اپنے موجود ہونے کو بھی اسلام کی ایک بڑی خدمت سمجھتے تھے اور اس کی  
آپ نے پیش کر دی تھی آپ نہ چاہتے تھے کہ شیرازہ اسلام کی پلوسے  
انتشار کا شکار ہو۔

### مدینہ منورہ میں حضرت علی بن الحسین کی ملی جلی علمی شخصیت

حضرت امام زین العابدین (94ھ) جب مدینہ منورہ آئے تو آپ حضرت جابر  
(74ھ) حضرت عبد اللہ بن عباس (68ھ) اور حضرت عبد اللہ بن عمر (74ھ) کے  
תלמידہ میں رہے۔ حضرت ابو ہریرہؓ سے بھی نہایت قریب رہے۔ وہ بھی آپ سے  
بہت پیار کرتے تھے۔ آپ کی پیشوائی تھی کہ لوگ حضرت حسن اور حضرت حسین  
کی اقتداء میں چلیں گے، امام زہری کہتے ہیں میں نے ان سے بڑا فقیہ کسی کو نہیں

پایا۔ مسجد نبوی میں ان کا علمی حلقة اسی طرح مرجع عوام و خواص تھا جس طرح امت کے دوسرے اکابر اہل علم کے حلقات لگتے تھے اور یہ بات ان دنوں کسی حاشیہ خیال میں بھی نہ تھی کہ ان کے نظریات میں اور وقت کے دوسرے اہل علم میں کوئی اعتقادی فاصلہ پایا جاتا ہے۔ پھر حضرت امام محمد باقر اور امام جعفر بھی حجاز میں اسی طرح مرجع عوام و خواص رہے جس طرح ان کے والد حضرت علی بن الحسن اپنے وقت کی ملی جلی شخصیت رہے تھے۔

تاہم اس میں کوئی تک نہیں کہ بعض اہل فاق حضرت عثمان غنیؓ کی شہادت کے بعد مسلمانوں میں اعتقادی تفرقی پیدا کرنے میں لگ گئے تھے۔ حضرت علی مرتضیؑ نے ان کے سراغنہ کو زندہ جلا دیا تھا۔ تیری صدی کے آخر میں ان کی یہ کوششیں اس درجہ میں کامیاب ہوئیں کہ انہوں نے ائمہ اہل بیت کو اب عام مسلمانوں سے بالکل علیحدہ کر کے متعارف کرانا شروع کر دیا تو بعض مورخین اور غلط قلم کے راویوں نے اس اختلاف کو اوپر تک لے جانے کی بھی بہت سی کی ان حالات میں علماء حق کے ذمہ ہوا کہ وہ مسلمانوں کو متنبہ کریں کہ وہ تاریخ کے اس دھنڈ لکے دور میں ائمہ اہل بیت کو کسی مشتبہ پیانے سے جانے کی غلطی نہ کریں انہیں اسی طرح اپنے اسلاف میں سے جائیں جس طرح وہ دیگر اکابر امت کو جانتے اور پچانتے چلے آ رہے ہیں۔

### حضرت حسنؑ کی زندگی کے مختلف ادوار

(۱) حضرت امام حسنؑ کی زندگی کا ایک حصہ وہ ہے جو آنحضرت ﷺ کے سامنے گزرا۔ اس میں شاید ہی کوئی ایسا پہلو ہو جس میں اختلاف کیا جاسکے۔ (۲) دوسرا دورہ ہے جو حضرات خلفاء مثلاًؑ کی خلافت میں ان پر گزرا۔ (۳) تیسرا وہ ہے جو کوفہؑ میں حضرت علی مرتضیؑ کے دور خلافت میں گزرا۔ (۴) چوتھا وہ ہے جو کوفہؑ میں بطور خلیفہ گزرا۔ (۵) پانچواں دورہ ہے جو حضرت معاویہؓ سے ملح کے

ساتھ گزرا اور اس میں آپ مدینہ منورہ اقامت گزین رہے۔ حضرت حسینؑ بھی اپنے بھائی کے ساتھ قدم بقدم چلے اور آپ حضرت حسنؑ کے ساتھ ان پانچوں ادوار میں برابر کے شریک رہے۔ آپ کا چھٹا درود ہے جو آپ پر حضرت حسنؑ کی شادت کے بعد آیا اور آپ کا کربلا کی طرف سفر بھی اسی دور میں پیش آیا۔ حضرت حسنؑ اور حسینؑ پر اب تک بہت کچھ لکھا گیا ہے۔ آپ کی عظمت و رفعت پر بھی بہت کتابیں لکھی گئیں اور ان حضرات کے مصائب کا بھی بہت شدت سے ماتم کیا کیا۔ لیکن ضرورت تھی کہ تقلیل مقصوم اور عزادار مظلوم سے ہٹ کر واقعات اور حقائق کی روشنی میں سیرت نگار ان حضرات پر کچھ لکھیں۔ حضرت حسنؑ قرآنی علیت اور سیاسی بصیرت میں اس اونچے مقام پر ہیں کہ آپ کے عدد میں اس جماعتیں شاید ہی کوئی دوسری شخصیت پیش کی جاسکے۔ آپ نے سیاست کے مختلف مسوؤلوں پر جو مشورے اپنے والد ماجد کو دیئے وہ آپ زر سے لکھنے کے لائق ہیں۔ اتنی عظیم شخصیت کو صرف عقیدت کی نظر سے دیکھنا کوئی کمال نہیں اسے افراط و تغیریت سے بچتے ہوئے حقیقت و بصیرت کے آئینہ میں دیکھنا چاہیے۔ پھر پڑے چلے گا کہ یہ کس عظمت کے انسان تھے۔

حضرت مولانا محمد نافع صاحب نفعنا اللہ بعلومنہ مبارک باد کے مستحق ہیں کہ انہوں نے اس عظیم کام کا پیرا الٹھایا اور حضرت حسنؑ کی زندگی کو مختلف ادوار میں لا کر سمجھانے کی کوشش کی۔ آپ نے حضرت حسنؑ اور حضرت حسینؑ پر اس انداز سے لکھا کہ اس میں کوئی فرقہ دارانہ جھلک دکھائی نہیں دیتی۔ ایک فاضلانہ قلم ہے جو حقائق و واقعات کے بہاؤ میں اس بات کی پرواز کیے بغیر کہ کوئی کیا کئے گا بڑے سکون و طہانت کے ساتھ چلتا جا رہا ہے۔ مصنف نے ان بیانات میں بڑی بڑی کثھن گھانیاں عبور کیں ہیں اور پڑتے چلنے نہیں دیا کہ آپ نے ان میں کس طرح شکوک و شبہات کے بڑے کائٹے الکھاڑ دیئے ہیں۔

ایں کاراز تو آید مرداں چنیں کنند۔

راقم المحرف ان دنوں پاکستان آیا ہوا تھا کہ اچانک فون آیا کہ مولانا محمد نافع صاحب آپ کو ملنے کے لیے لاہور آ رہے ہیں۔ مولانا تشریف لائے اور پورے دو دن ہمارے اس موضوع پر مذاکرات رہے میں پہنچتا ہوں کہ جمال تک اس کتاب کا تعلق ہے۔ مولانا نے اس میں موتی پروے ہیں اور سنی شیعہ کی پرانی آویزش سے ہٹ کر فرقیین کو نہایت معتدل پیرائے میں سیدنا امام حسنؑ کی فکر و بصیرت اور حضرت حسینؑ کی علیت و عقیدت پر غور و فکر کی دعوت دی ہے۔ یہ تحقیق اتنیق اس فاضلانہ قلم اور ناقدانہ علم کے ساتھ ہمیں صدیوں پیچے کیس نہ ملے گی۔ راقم المحرف تاریخ کے طلبہ کو یہ مشورہ دینے میں خوشی محسوس کرتا ہے کہ وہ ان خفاائق کا بطور طالب علم مطالعہ کریں یہ نہ سمجھیں کہ اس میں کون سی دیوار بن رہی ہے اور کون سی گر رہی ہے۔ حق کا یہ حق ہے کہ اسے مانا جائے اور بزرگان دین صرف اظہار عقیدت کے لیے نہیں بلکہ اس لائق ہیں کہ انہیں ذہنی اور عملی طور پر اپنا پیشو اجانا جائے۔

نقدی بمن قبلنا و یقحدی بنامن بعدنا

کتبہ

خالد محمود عفان اللہ عنہ

حال و اردو پاکستان

۲۵/۱۱/۱۹۹۹

## سوانح حضرات حسین شریفین صلی اللہ علیہ وسالم علیہ الرحمۃ الرحمیۃ

الحمد لله رب العالمين والصلوة والسلام على سيد الأولين والآخرين امام الرسل وخاتم النبيين وعلى الله واهل بيته واصحابه وعلى اتباعه باحسان الى يوم الدين وعلى جميع عباد الله الصالحين

حمد وصلوة وسلام کے بعد تحریر ہے کہ قبل ازیں سیرت سیدنا علی الرضا ص مرتب کی گئی ہے۔ اب آنچاہ کے فرزندوں اور سردار دو عالم مطہریہ کے عزیز نواسوں سیدنا حسن و سیدنا حسین کے سوانح پیش کرنے کا رادہ ہے۔  
ان حضرات کا بداعالی مقام و مرتبہ ہے اور ان کے شایان شان احوال کو مجتمع کرنا ایک اہم مسئلہ ہے۔

ہر دور میں علماء کرام نے ان کے حالات و واقعات کو اپنے اپنے ذوق کے مطابق مدون کیا ہے۔

بندہ اپنی ناقص استعداد کی حد تک اس سلسلہ میں جو مواد فراہم کر سکا ہے اس کو تاگر کرام کی خدمت میں پیش کرنے کی سعادت حاصل کرنا ہوتا ہے۔ کوشش یہ ہے کہ ان دونوں حضرات کے نفاذیں و مناقب کے علاوہ ان کے اخلاقیات، عبادات دینی اعمال، بہتر معاملات اور ملی خدمات کو زیادہ تر سامنے لایا جائے۔

اہل علم حضرات کو معلوم ہے کہ جناب حسین کریمین کے احوال زندگی اول سے :

لے کر آخری دور تک بہت سے مشترک پائے جاتے ہیں اور پیشتر ان کے واقعات ایک دوسرے کے ساتھ متعدد مقلد دستیاب ہوتے ہیں۔ البتہ ان حضرات کے آخری احوال الگ الگ ہیں۔

اس وجہ سے ان دونوں شخصیات کے سوانح مرتب کرنے میں دشواری ضرور ہے اور واقعات میں تکرار کا پایا جانا لازمی امر ہے اور اس سے ابتناب مشکل ہے۔

تمام بندہ نے سوانح ہدایہ کے ترتیب کے لئے پانچ عدد فصول قائم کیے ہیں ان میں آنحضرات کے حالات و واقعات ایک ترتیب سے پیش کرنے کی کوشش کی گئی ہے اور پانچویں فصل کے آخر میں چند ضروری مباحث کا اضافہ کیا گیا ہے۔

اس طریقہ سے احوال کو پیش کرنے میں اگر خایہ اور قصور واقع ہو تو یہ ایک معمذوری ہے۔ والعدز عندکرام الناس مقبول

### مضامین کا اجمالی خاکہ

ذکورہ بالا فصول کو بدتر ترتیب ذیل تحریر کیا جا رہا ہے۔ بعذه تعالیٰ۔

★ فصل اول میں ان دونوں حضرات کے وہ احوال فراہم کیے جائیں گے جو عمد غیری میں پیش آئے۔

★ فصل ثانی میں ایسے حالات ذکر ہوں گے جو خلفاء مثلاًؓ کے عمد میں دستیاب ہوئے۔

★ فصل ثالث میں ان واقعات کا ذکر ہو گا جو عمد مرتضوی سے متعلق ہیں۔

★ فصل رابع میں سیدنا حسنؑ کے دور میں جو حالات و واقعات پیش آئے انہیں مرتب کیا جائے گا اور آنہ موصوفؑ کی وفات جن حالات میں ہوئی وہ بھی بالاختصار بیان کیے جائیں گے۔

★ فصل خامس میں سیدنا حسینؑ کے عمد کے واقعات ایک ترتیب سے درج ہوں گے اور آخر میں آنہ موصوفؑ کا واقعہ شادت ذکر کیا جائے گا اور اس کے ساتھ چند مباحث بھی بیان کیے جائیں گے، نیز بطور تمہ کے جناب زین العابدینؑ کے مختصر احوال بھی تحریر ہوں گے۔ (انشاء اللہ)

## عرض داشت

مباریات میں یہ بات ذکر کر دینی مفید ہے کہ دونوں حضرات سیدنا امام حسن و سیدنا امام حسینؑ کے یہ حالات ہم الٰی اللہ والجماعۃ کے نظریات کے موافق بیان کر رہے ہیں۔

شیعہ صاحبان کے معتقدات کے مطابق نہیں۔ اسی طرح خارج و نواصب کے جو اس مقام کے نظریات پیش وہ بھی افراط و تفریط سے خالی نہیں ان کو ہم صحیح نہیں سمجھتے۔  
نین الافراط والتفریط جو جموروں الٰی اللہ کا مسلک ہے وہ درست ہے اسی کے مطابق ... کلام پیش کیا جائے گا۔ (بجوبہ تعالیٰ)



## الفصل الاول

(عمر نبوی ﷺ)

### نام و نسب

الحسن بن علی بن ابی طالب بن عبد الملک بن هاشم... جناب نبی اقدس ﷺ کی صاحزادی حضرت سیدہ فاطمۃ الزہرؓ کے فرزند اول ہیں۔ ان کی کنیت ابو محمد القرشی الماٹی ہے۔ سردار دو جہاں ﷺ کے بست پیارے نواسے ہیں۔ ان کو سبط رسول اللہ ﷺ اور ریحانۃ النبی ﷺ اور شبیہ بالرسول ﷺ کے لقب سے ذکر کیا جاتا ہے۔

### ولادت

آنچہ کی ولادت نصف رمضان المبارک ۲۳ھ میں مدینہ طیبہ میں ہوئی۔ تاریخ ولادت سے متعلق اگرچہ چند دیگر اقوال بھی پائے جاتے ہیں لیکن راجح یہی قول ہے جو درج کر دیا ہے۔

### اذان کہنا

اسلام میں قاعدہ ہے کہ ولادت کے بعد زندہ مولود کے کان میں اذان کی جاتی ہے۔

لئے (۱) تاریخ الغمیس لدیار ابکی ص ۲۳۱ ج اول تحت میلاد الحسن

(۲) تاریخ اصنیان لابی فیض ص ۲۳۲ جلد اول تحت ترجمہ حسن بن علی۔

چنانچہ حضرت حسنؑ کی ولادت کے موقع پر آنحضرت ﷺ خود تشریف لائے اور  
حضرت حسنؑ کے کان میں اذان کی۔

اذان کرنے کا مسئلہ نبی کریم ﷺ کے غلام ابو رافعؓ نے آنحضرت ﷺ سے  
نقل فرمایا ہے اور محمد شین (ابو داؤد) اور ترمذیؓ نے اپنی روایات میں اسے صحیح قرار  
دے کر تخریج کیا ہے اور محب البریؓ "ذخیر العقی" میں ذکر کرتے ہیں کہ:....

وعن ابی رافع قال رأیت رسول اللہ ﷺ اذن فی اذن  
الحسن حين ولدته فاطمة بالصلاۃ - خرجه  
ابو داؤد والحرمذی وصححه

اور علامہ اللہ حسینؓ نے بھی اپنی تصنیف سیر اعلام النبلاء میں حضرت حسن بن علیؓ  
کے ترجمہ کے تحت اذان کرنے کی روایت درج کی ہے۔<sup>۱</sup>

### وضاحت

شارح میں حدیث نے شرح السنۃ (لیبغوی) کے حوالہ سے لکھا ہے کہ جتاب عمر  
بن عبد العزیزؓ (نومولود کے) دائیں کان میں اذان کرتے تھے اور بائیں کان میں اقامۃ  
کرتے تھے جب پچھہ پیدا ہوتا تو ان کا یہ معمول تھا۔

وفی شرح السنۃ روی عن عصر و بن عبد العزیز  
کان یوذن فی اليمنى ویقیم فی الیسری اذا ولد  
الصبي۔<sup>۲</sup>

نیز گزارش ہے کہ روایت ہذا پر علماء کرام کی طرف سے کلام پایا گیا ہے تاہم،  
فسائل اعمال کے باب میں ضعیف روایت بھی قبول کر لی جاتی ہے اس پا پر مذکورہ

سلہ ذخیر العقی لاحمد بن عبد الله البری میں ۱۴۰ تحدیث ذکر ان تسمیتا الحن و الحسین۔<sup>۳</sup>

سلہ سیر اعلام النبلاء للهی میں ۱۶۶ ج ۳ تحدیث تذکرہ حسن بن علی۔<sup>۴</sup>

سلہ (۱) مرقة شرح مکلوۃ میں ۱۵۹ تحدیث اذان فی اذن الحن۔<sup>۵</sup>

(۲) تاریخ الخمیس لدیار البکری میں ۲۱۸ ج اول تحدیث تذکرہ حسین شریفیں۔ مفعی  
برہوت۔

روایت درج کردی ہے۔

جناب عمرو عبد العزیز رض مسلم ثقہ تابعین میں سے ہیں اور دینی اعتبار سے ان کو اکابرین امت میں سے شمار کیا جاتا ہے۔

اس لحاظ سے ان کا یہ عمل لائق اعتماد اور قابل تقلید ہے۔

### تحقیق

جناب سیدنا حسن ؑ کی جب ولادت ہوئی تو جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ و آله و سلم کو اس امر کی اطلاع کی گئی۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ و آله و سلم سیدہ فاطمۃ الزہرا صلی اللہ علیہ و آله و سلم کے گھر میں تشریف لائے۔

فحنکہ رسول صلی اللہ علیہ و آله و سلم بریقه و سماہ حسنا۔<sup>۱</sup>

یعنی جناب نبی اقدس صلی اللہ علیہ و آله و سلم نے اپنے مبارک لعاب دہن سے سیدنا حسن بن علی ؑ کو سکھنی ذالی۔

اہل خانہ نے آنچناب کا نام ”حرب“ تجویز کیا تھا لیکن جناب نبی اقدس صلی اللہ علیہ و آله و سلم نے اسے تبدیل فرمائے ”حسن“ نام رکھا۔

جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ و آله و سلم سیدنا حسن ؑ کے ساتھ عایت درجہ کا پیار کرتے اور بے حد شفقت فرماتے تھے۔

### حسنؓ اور حسینؓ نام رکھنا

حضرت علی المرتضیؑ فرماتے ہیں کہ:—

جب میرے فرزند حسنؓ متولد ہوئے تو میں نے ان کا نام ”حرب“ تجویز کیا۔ جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ و آله و سلم تشریف لائے۔ آنچناب نے ارشاد فرمایا میرا فرزند مجھے دکھاؤ تم نے اس کا نام کیا رکھا ہے؟ میں نے کہا کہ ”حرب“ تو آپ صلی اللہ علیہ و آله و سلم نے فرمایا کہ وہ ”حسن“ ہے۔

اور جب حسین رض پیدا ہوئے تو اسی طرح میں نے ان کا نام حرب رکھا لیکن

۱۔ (۱) البدایہ لابن سعید ص ۳۲۷ ج ۸ تخت ترجمہ الحسن بن علی طبع مصر۔

(۲) سیر اعلام انباء للذہبی ص ۱۶۳ ج ۲ تخت الحسن بن علی۔

آنخاپ ملکیت نے فرمایا کہ وہ ”حسین“ ہے۔  
اور جب تیرے فرزند پیدا ہوئے تو میں نے ان کا نام حرب رکھا تو جناب نبی  
اللہ ملکیت نے فرمایا کہ ان کا نام ”حسن“ ہے۔  
پھر فرمایا کہ میں نے ان فرزندوں کے دیگر نام ہارون علیہ السلام کی اولاد کے اسماء  
کے موافق بھی رکھے ہیں۔

حضرت ہارون علیہ السلام کی اولاد کے نام شبر، شبیر اور مشیر تھے۔

(۱۳۶۵) --- عن علی ”قال لِمَا وَلَدَ الْحَسَنَ جَاءَ رَسُولُ

الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ أَرْوَنِي أَبْشِرِي  
مَا سَمِيَّ هُوَ؟ قَلْتُ سَمِيَّهُ حَرْبًا قَالَ بَلْ هُوَ حَسَنٌ  
فَلَمَّا وَلَدَ الْحَسَينَ قَالَ أَرْوَنِي أَبْشِرِي مَا سَمِيَّ هُوَ؟  
قَلْتُ سَمِيَّهُ حَرْبًا قَالَ بَلْ هُوَ حَسَينٌ (فَلِمَا وَلَدَ الْثَالِثُ  
جَاءَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ أَرْوَنِي أَبْشِرِي  
مَا سَمِيَّ هُوَ؟ قَلْتُ حَرْبًا قَالَ هُوَ مُحَسِّنٌ ثُمَّ قَالَ أَنِي  
سَمِيَّهُمْ بِاسْمَاءِ وَلَدِ هَارُونَ شَبِيرٌ وَشَبِيرٌ وَ  
مشیر۔“

### حلق راس

اور ولادت کے موقعہ کے احکامات میں یہ حکم بھی ہے کہ ولادت کے ساتویں دن  
مولود کے سر کے بال اتر دائے جائیں۔

لئے (۱) فضائل الصحابة لام احمد ص ۷۷۲ - ۷۷۳ ۷۴ ج ۲۰ فضائل الحسن والحسين -

(۲) الارب المفرد للبخاري ص ۱۲۱ تحت باب الضرم۔

(۳) سیر اعلام ائمۃ الظہری ص ۱۶۵ ج ۳ تحت الحسن بن علی۔

(۴) مختصر تاریخ ابن ساکر لابن منکور ص ۲۱۹ ج ۲ تحت الحسن بن علی۔

(۵) الا صابۃ لابن حجر محمد الاستیعاب ص ۲۵۰ ج ۳ تحت الحسن بن علی۔

(۶) اسد القابض لابن اثیر الجزری ص ۱۰ ج ۲ جلد ۲۰ فضائل تحت الحسن بن علی۔

تو اس سلسلہ حدیث اور تراجم کی روایات میں یہ جزو مذکول ہے کہ جب حضرت حسن بیٹھا اور حضرت حسین بیٹھا کی ولادت ہوئی تو حضرت فاطمۃ الزہرہؓ نے جناب نبی اقدس ﷺ کے فرمان کے مطابق ساتویں روز ان حضرات کے سر کے بال اتروائے اور ان بالوں کے وزن کے برابر مقدار میں چاندی صدقہ خیرات کر دی۔ چنانچہ ذخائر عقیلی میں جناب محمد باقرؑ سے مرسل روایت میں مذکول ہے کہ:۔۔۔

و عن جعفر بن محمد عن أبيه ان فاطمة حلقت حستنا و حسيينا يوم سابعهما فوزنت شعرها  
فحصدقت بوزنه فضة خرجه الدولابي۔

اس مقام میں ایک دیگر مرسل روایت الی داؤد کے مراہیل سے قارئین کے استفادہ کے لیے ذکر کی جاتی ہے۔ جس میں مذکور ہے کہ سیدہ فاطمۃ الزہرہؓ نے نہ صرف حسین و شریفینؑ بلکہ اپنی تمام اولاد کا حلق راس کرایا اور ان کے بالوں کے ہم وزن چاندی صدقہ خیرات کی۔

و عن جعفر بن محمد عن أبيه انه قالا وزنت فاطمة ابنة رسول الله صلى الله عليه وسلم شعر الحسن والحسين و زينب و ام كلثوم و تصدق بوزن ذالك فضة۔

یعنی حضرت محمد باقرؑ کہتے ہیں کہ سیدہ فاطمۃ الزہرہؓ نے سیدنا حسینؑ سیدہ زینبؑ اور سیدہ ام کلثومؑ (اولاد علی الرقیؑ) کی ولادت پر ان کے سر کے بالوں کے وزن کے مساوی چاندی صدقہ خیرات کی۔ مقدمہ یہ ہے کہ اپنی اولاد کے حق میں یہ عمل کرنا مست طریقہ ہے۔

(۱) ذخائر العقیل لحب البری ص ۱۱۹ تحت ذکر مفتاح مذکور مسمى... الخ۔

(۲) سیر اعلام الانباء للذهبی ص ۱۶۷ ج ۳ تحت ترجمہ الحسن بن علی۔

(۳) الاستیعاب لابن عبد البر ص ۳۶۸ ج اول محدث الاصابة تحت الحسن بن علی۔

الراہیل لابی داؤد الجستانی ص ۲۱۱ تحت فی الحقیقت۔ بیحی سر۔

### حقیقت

ولادت کے ساتویں روز حلق راس کے بعد حقیقت کرنا مسنون عمل ہے۔ چنانچہ اس سلسلہ میں محمد شین اور اہل تراجم نے حضرات حسین شریفینؑ کے عقید کے متعلق بالوضاحت روایات ذکر کی ہیں۔

المعنی عبد الرزاق میں حضرت عائشہ صدیقہؓ سے روایت مردی ہے حضرت صدیقہؓ فرماتی ہیں کہ جناب نبی اللہ ﷺ نے دو بکریاں حضرت حسنؑ کی طرف سے اور دو بکریاں سیدنا حسینؑ کی طرف سے ان کی ولادت کے ساتویں دن بطور حقیقتہ زنگ کیں اور آپ نے حکم فرمایا کہ ان حضرات کے سروں سے بال اتروائے جائیں اور سروں پر خوشبو لگائی جائے۔

ام المؤمنین حضرت صدیقہؓ نے فرمایا کہ اس موقع پر جناب رسول اللہ ﷺ نے یوں ارشاد فرمایا کہ اللہ کے نام پر (ان جانوروں) کو ذبح کر کے کریں۔

اللهم لك واليک هذه عقيقة فلان

روایت کرنے والے راوی نقل کرتے ہیں کہ جامیت کے دور میں لوگ جب کسی نو مولود کی طرف سے کوئی جانور زنگ کرتے تو روئی کے ساتھ حقیقتہ کے جانور کا خون لے کر نو مولود کے سر پر لگاتے تھے مگر حضرات حسینؑ کی ولادت کے موقع پر جناب کرم ﷺ نے اس طرح نہیں کیا بلکہ ارشاد فرمایا کہ خون کی بجائے مرکب خوشبو لے کر ان حضرات کے سروں پر لگائیں۔

گویا کہ اس طریقہ سے جاہلیہ رسم کی اصلاح فرمادی۔

۴۹۳— عبد الرزاق عن ابن جریج قال حدثت حدیثاً رفع الى عائشة اتها قالت: عق رسول الله صلى الله عليه وسلم عن حسن شاتئين و عن حسین شاتئين ذبحهما يوم السابع قال ومشقهما، وامر ان يعاط عن دنسهما الاذى - قالت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم، اذبحوا على اسمه وقولوا باسم الله اللهم

لکواليک هذه عقیقہ فلان۔ قال و كان اهل الجahلیة  
بخضبون قطنة بدم العقيقة فإذا حلقوا الصبیی  
وضعروها على راسه فامرهم التبیی حلی اللہ علی  
وسلم ان يجعلوا مكان الدم خلوقا یعنی مشقهما  
وضع على راسهم اطین مشق مثل الخلوق۔

تنبیہہ

مکتووۃ شریف باب العقيقة، الفصل الثاني میں ابن عباس<sup>ؓ</sup> سے عقیقہ کے لیے  
دونوں قسم کی روایات بحوالہ الی راوی و انسائی منقول ہیں۔ ایک ایک کبش (مینڈھا) یا  
دورو کبش عقیقہ میں حسین شریفین<sup>ؑ</sup> کے لیے ذبح کیے گئے۔  
حاصل یہ ہے دورو بکریاں ذبح کرنا افضل و اولی طریق ہے اور ایک ایک ذبح کرنے  
سے نفس سنت ادا ہو جائے گی۔

### حسین شریفین<sup>ؑ</sup> کے لیے تعوز فرمانا

جاتب نبی کرم<sup>ﷺ</sup> کا حضرات حسین شریفین<sup>ؑ</sup> کیلئے تعوز فرمانے کا معمول تھا۔  
حدیث شریف میں ابن عباس<sup>ؓ</sup> سے مردی ہے کہ:۔۔۔

عن ابن عباس قال كان رسول الله صلى الله  
عليه وسلم يعوذ بالحسن والحسين يقول اعيذ كما  
بكالمات الله الحامۃ من كل شيطان و هامۃ ومن كل  
عين لا مته۔ ويقول ابا كما ابراہیم كان يعوذ بها  
اسمعاعیل و اسحاق رواه البخاری۔

سلہ المفت للہ الرزاق ص ۳۲۰-۳۲۱ تحقیق باب العقيقة۔

- ۱) مکتووۃ شریف ص ۱۳۲ باب عیادۃ الریض و ثواب الریض، الفصل الاول۔
- ۲) المصنف لابن الی شیبۃ ص ۲۹ ج ۸ تحت کتاب الطہ۔ روایت ۳۶۹ میں  
کراچی۔
- ۳) مسن داہم احمد<sup>رض</sup> ص ۲۳۶ ج اول تحت مسنات ابن عباس<sup>ؓ</sup>۔ طبع مصر۔

اس کا مفہوم یہ ہے کہ امین عباسؓ کہتے ہیں کہ جناب کریم ﷺ حضرت صن اور حضرت حسینؑ کے لئے توعز فرمایا کرتے تھے اور فرماتے تھے کہ میں تم دونوں کو ہر شیطان سے اور ایذا رسان جانور سے اور ہر دکھ دینے والی نظر سے اللہ تعالیٰ کے کلمات کاملہ کے ساتھ پناہ میں دیتا ہوں اور فرماتے تھے تمہارے بابا ابراہیم (علیہ السلام) اپنے فرزندوں اساعیلؓ اور احقیقؓ کا ان کلمات کے ساتھ توعز فرمایا کرتے تھے۔

### چاندی کا زیور ناپسند فرمانا

جناب نبی کریم ﷺ نے اپنے اہل دعیا کے لئے چاندی کے زیور کا استعمال پسند نہیں فرماتے تھے۔ چنانچہ آنحضرت ﷺ نے ایک مرتبہ اپنے عزیزوں (حسین و شریفینؓ) کے ہاتھوں سے چاندی کے لٹکن اتروادیے اور عاج وغیرہ کے زیور خریدنے کے لئے ارشاد فرمایا۔

اس واقعہ میں دنیاوی زیب و زینت سے اعراض کرنے کی تعلیم پائی جاتی ہے۔ چنانچہ ملکوۃ شریف میں جناب ثوبانؓ سے منقول ہے کہ حضرت نبی کریم ﷺ کسی سفر کی تیاری فرماتے تو سب سے آخر میں حضرت فاطمۃ الزہراؓ سے طلاقات کے بعد سفر پر روانہ ہوتے اور اس طرح جب کسی سفر سے واپس ہوتے تو پہلے حضرت فاطمۃ الزہراؓ کے ہاں تشریف لاتے تھے۔

ایک مرتبہ جناب نبی اقدس ﷺ ایک غزوہ سے واپس ہونے تو حسب معمول جناب فاطمۃ الزہراؓ کے مکان پر تشریف لائے اور دیکھا کہ آنموصوفؓ کے مکان کے دروازے پر (مشقش) پرده لٹکا ہوا ہے اور حسین شریفین نے ہاتھوں میں چاندی کے لٹکن پہنے ہوئے ہیں۔ اس پر آنحضرت ﷺ مکان کے اندر تشریف نہیں لائے اور واپس چلے گئے۔

اور حضرت فاطمۃ الزہراؓ نے معلوم کر لیا کہ جناب نبی کریم ﷺ کے میرے گھر میں تشریف نہ لانے میں بھی چیز نہیں ہوئی جو آپ ﷺ کو نظر آئی ہے۔

تو حضرت فاطمۃ الزہراؓ نے آویزاں شدہ پرده پھاڑ دیا اور اپنے فرزندوں کے ہاتھوں سے چاندی کے لٹکن اتروالیے اس پر دونوں برادر ان گریب کرتے ہوئے جناب

نبی اقدس ﷺ کے پاس چلے گئے۔  
 جناب نبی اقدس ﷺ نے چاندی کے وہ سُکن حاصل کر کے ٹوپان کے حوالے  
 کیے اور ارشاد فرمایا کہ انہیں آل فلاں کے پاس لے جاؤ (ان غریب لوگوں کو دے ردو)  
 یہ میرے الہ و عیال ہیں ان کے لیے میں حیات دنیوی میں بہترین لذت دار  
 خوار ک اور زیب وزینت کی چیزیں پسند نہیں کرتا۔ نیز فرمایا کہ اے ٹوپان افاطرہ کے  
 لیے عصب (بھری جانور کی ہڈی) کا ہار اور (اولاد فاطرہ کے لیے) عاج (ہاتھی دانت) کے  
 سُکن خرید لاؤ۔

ان واقعات کے ذریعہ دنیاوی زینت کے ترک کی بدایت فرمائی ہے اور سادہ  
 معاشرت اختیار کرنے کی تلقین کی۔  
 چنانچہ مشکوہ شریف میں ہے کہ۔

فقال یا شوبان اذا ذهب بهذا الی ال فلاں۔ ان هنولاء  
 اهلی اکرہ ان یا کلو اطیباتهم فی حیاتهم الدنیا یا  
 شوبان الشحر لفاطمة قladة من عصب و سوارین من  
 عاج۔ رواہ احمد و ابو داود له

### طلب شے میں تقدیم و تاخیر کا الحاظ

حضرت علی الرضا رض ذکر کرتے ہیں کہ ایک بار ہمارے ہاں جناب نبی کریم  
 ﷺ تشریف لائے۔ اس وقت حضرت حسن رض اور حضرت حسین رض سورہ ہے تھے۔  
 حضرت حسین رض نیز سے بیدار ہوئے اور پانی طلب کیا تو آنحضرت ﷺ نے ہمکرہ سے  
 پیالہ میں پانی ڈالا اور پلانے کے لیے حضرت حسین کو پانی دینے لگے تو اس وقت حضرت  
 حسن رض بھی پانی پینے کے لیے آگے بڑھے مگر جناب نبی کریم ﷺ نے انہیں منع کیا اور  
 حضرت حسین رض کو پانی کا پیالہ پسلے دیا۔

اس بات پر جناب فاطرہ رض نے عرض کیا یا رسول اللہ ان دونوں میں سے کیا آپ کو  
 حسین زیادہ پسندیدہ ہیں تو آنحضرت ﷺ نے ارشاد فرمایا کہ یہ بات نہیں بلکہ حسین رض

نے پانی پلے طلب کیا ہے (اس لئے اُسے پلے دیا ہے)

و عن علیٰ قال زارنا النبی صلی اللہ علیہ وسلم  
الحسن والحسین نامان فاستسقى الحسین فقام  
رسول اللہ الی قربة لنا - فجعل يعصرها ففى القدر  
ثم جاء يسقيه فتناول الحسن ليشرب فمنعه وبداء  
بالحسین فقالت فاطمة يا رسول اللہ اکانہ اجهما  
الیک لا ولکنہ استسقى اول مرّة۔<sup>۱</sup>

### تذکرہ

مذکورہ بالا واقعہ شیعہ کی مشورہ کتاب الامانی لشیعۃ اللویں ص ۲۰۶ جلد ثانی تحت  
مجلس یوم المبعث طبع بمحفظ الشرف میں بھی مذکور ہے۔

### فائدہ

واقعہ ہذا سے یہ ہدایت ہوتی ہے کہ جو شخص کوئی چیز اولاً طلب کرے اس کا حق  
اول ہے اور بعد میں طلب کرے اس کا اتحاق بعد میں ہے۔

### آل نبوی پر صدقہ کا عدم جواز

اسلام میں یہ شرعی مسئلہ ہے کہ نبی اقدس ملٹھیم اور آپ کے اہل دعیاں کے  
لیے (فرضی) صدقہ لیتا ناجائز ہے اور ان کے لیے واجبی صدقہ کا استعمال منوع ہے۔  
اور اس پر بہت سے فرمائیں نبوی ملٹھیم احادیث کی کتابوں میں معمول ہیں۔  
ذیل میں ہم حضرت حسنؓ سے متعلق ایک واقعہ ذکر کرنا مناسب بنتھے ہیں۔ جس  
میں صدقہ (فرضی اور واجبی) کا استعمال جناب نبی کریم ملٹھیم نے منع فرمایا ہے۔

۱۔ (۱) تذکرہ تاریخ ابن عساکر لابن بدران ص ۳۱۷ ح ۳۲ تخت الحسین

(۲) مجمع الزوائد للیثی میں ۱۶۹ ح ۹ تخت باب فی نصلی اہل الیست

(۳) سیر العلام ابتعال اللذہ ہمیں ص ۱۷۱ ح ۳ تخت الحسن بن علیؑ

(۴) البدایہ لابن کثیر میں ۲۰۷ ح ۸ تخت ذکر شیعی من فضائلہ۔ (طبع اول مصری)

حضرت ابو ہریرہؓ فرماتے ہیں کہ ایک مرتبہ حضرت حسن بن علیؑ نے صدقہ کی کھجور کا ایک دانہ انھا کراپنے میں ڈال لیا تو جناب نبی اقدس ملٹھبیم نے حسنؑ سے فرمایا کہ اسے تحکم ڈالو اور ارشاد فرمایا کہ کیا تجھے معلوم نہیں کہ ہم صدقہ نہیں کھاتے اور یہ ہمارے لیے حلال نہیں ہے۔

... حدثنا محمد بن زیاد قال سمعت ابا هریرۃ

قال اخذ الحسن بن علی تمرۃ من تمر الصدقة  
فجعلها فیه فقال النبي صلی اللہ علیہ وسلم کخ  
کخ لیطر حهائم قال اما شعرت انما ناکل الصدقة۔

(رواہ البخاری) <sup>لہ</sup>

بعض دیگر روایات میں رشید بن مالک سے اس طرح مروی ہے کہ وہ کہتے ہیں کہ میں ایک دن جناب نبی کریم ملٹھبیم کی خدمت میں حاضر تھا ایک شخص نے کھجور کا ایک طبق آنچاہ ملٹھبیم کی خدمت میں لا کر پیش کیا تو جناب نبی اقدس ملٹھبیم نے دریافت فرمایا کیا یہ صدقہ ہے؟ یا حدیہ؟ تو اس شخص نے عرض کیا کہ یہ صدقہ ہے تو آپ فرمایا اسے لوگوں کو دے دو۔

اس وقت حضرت حسن آنچاہ ملٹھبیم کے سامنے مٹی میں کھیل رہے تھے انہوں نے کھجور کا ایک دانہ اپنے مٹی میں ڈال لیا تو آنچاہ ملٹھبیم نے حسن کے منہ پر انگلی مبارک ڈالی اور کھجور کا دانہ نکال کر پھینک دیا اور پھر ارشاد فرمایا کہ

”ہم آل محمد صدقہ نہیں کھایا کرتے۔“

... رشید بن مالک قال، كنت عند رسول الله

صلی اللہ علیہ وسلم ذات یوم فجاء رجل بطبق  
علیہ تمر فقال ما هذا الصدقة ام هدیة؟ فقال الرجل  
بل صدقۃ قال فقدمها الى القوم قال والحسن يعفر

لئے (۱) مکہواۃ شریف من ۳۶۱ باب من لائلہ الصدقۃ۔ (الفصل الاول)

(۲) المصنف لابن الی شبیہ من ۱۲ ج ۹ کتاب الادب۔ طبع کراچی

بین یدیه فاخذ تمرا فجعلها فی فیه۔ فنظر الیه  
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فادخل اصبعہ فی  
فیه فانتزع التمرا ثم قذفها ثم قال انما محدثا  
ناکل الصدقة۔<sup>۱</sup>

... مقصد یہ ہے کہ اس نوع کی متعدد روایات کتب احادیث میں موجود ہیں ان  
سے واضح ہوتا ہے کہ سردار دو جماں ملٹھیں اپنے لئے اور اپنی آل اولاد کے لئے  
واجب صدقہ نہیں استعمال کرتے تھے اور اس چیز پر پابندی نامکمل تھی۔

### وعائے قوت اور دیگر کلمات کی تعلیم

سیدنا حسنؑ نے اپنے طفویلت کے دور میں جن چیزوں کی تعلیم جناب نبی اقدس  
صلی اللہ علیہ وسلم سے حاصل کی ان میں سے ایک چیز یہ بھی ہے کہ۔  
آپ فرماتے تھے کہ مجھے جناب نبی کرم ملٹھیں نے قوت و تر کے کلمات تعلیم  
فرمائے۔ جنیں دعائے وتر سے تغیر کیا جاتا ہے۔ وہ یہ ہیں۔

عن الحسن بن علي قال علمتني رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم کلمات اقوالهن فی قنوت الوتر اللهم  
اهدنی فیمن هدیت و عافنی فیمن عافیت و تولنی  
فیمن تولیت و بارک لی فیما عطیت و قنی شر ما  
قضیت فانک تقضی لا یقضی علیک انه لا یذل من  
والیت تبارکت ربنا و تعالیٰ - رواه الحرمنی و

- <sup>۱</sup> (۱) طبقات ابن سعد ص ۲۹۷ ح ۶ تحت رشید بن مالک۔ طبع یونان۔  
 (۲) الاصابة لابن حجر العسقلاني ص ۵۰۲ ح اول تحت رشید بن مالک۔ (حد الاستیعاب)  
 (۳) یہ واقعہ تغیر الفاظ کے ساتھ حضرت حسنؑ سے محدث ابن حعل الموصلي میں میں اشارہ  
 ۶ تحت محدثات حسن بن علي درج ہے۔  
 (۴) ... محدث احمد بن حنبل جلد اول تحت محدث حسن بن علي

ابوداہ و النساءی و ابن ماجہ والدرامی۔<sup>۱</sup>  
 --- یہ دعا انی کلمات کے ساتھ المصنف لابن الی شیہ کتاب الدعا صفحہ ۳۸۷ جلد ۱۰  
 عاشر میں حضرت حسنؓ سے منقول ہے۔

اس دعا کا مفہوم یہ ہے کہ

اے اللہ! جن کو تو نے ہدایت دی ہے ان میں مجھے بھی ہدایت نصیب فرماؤ رجبن  
 لوگوں کو تو نے عافیت بخشی ہے ان میں مجھے بھی عافیت عنایت فرماؤ رجبن لوگوں کا تو والی  
 ہوا ہے میرا بھی والی ہو اور جو کچھ تو نے مجھے عطا کیا ہے اس میں میرے لئے برکت دے  
 اور جس شر کا تو نے نیصلہ کیا ہے اس سے مجھ پچا۔ تحقیق تو نیصلہ کرتا ہے اور تیرے  
 خلاف نیصلہ نہیں کیا جاتا اور جس کا تو والی ہوا وہ ذلیل نہیں ہوتا۔ اے رب اتو برکت  
 والا اور بلند ہے۔

### رفع اشباه

بعض حلقوں کی طرف سے یہ اظہار خیال کیا جاتا ہے کہ  
 ماقبل میں جو دعا حضرت حسنؓ سے مرفوعاً منقول ہے یہی دعا و ترویں میں پڑھنا  
 مسنون ہے اور اللهم انا نستعينک۔... اخْرُجْ كَمَا دُخَنْتَ هَذِهِنَّتْ نَمِیْنَ تَوَسِّلْ مِنْ ذَلِیْلَ  
 میں چند ایک معروضات پیش کی جاتی ہیں ان پر نظر انصاف کر لینے سے اشباه رفع ہو سکتا  
 ہے اور اس کا مسنون ہونا واضح ہوتا ہے۔

قوت کے مسئلہ میں صحابہ کرامؐ سے متعدد روایات مروی ہیں جن میں سے بعض کا  
 تعلق قوت فی الصبح سے ہے اور وہ اپنے مقام پر صحیح اور درست ہیں اور بعض کا تعلق  
 قوت فی الوتر کے ساتھ ہے اور یہ روایات بھی احادیث کی کتابوں میں کبار صحابہ کرامؐ  
 اور تابعین و تبع تابعین سے مروی ہیں۔

ذلیل میں ان مرویات کو ایک ترتیب سے پیش کیا جاتا ہے۔

لئے (۱) مکوارہ شریف ص ۱۱۲ باب الوتر لفصل الثانی۔ طبع دہلی۔

(۲) مسن ابی سعیل المؤصلی ص ۱۷۱-۱۷۲ تخت مددات حسن بن علی طبع بیدت۔

(۳) مسن امام احمد ص ۲۰۰-۲۰۷ جلد اول تخت مسن حسن بن علی

### ابن مسعودؓ کی روایت

چنانچہ المصنف لابن ابی شيبة میں جناب عبد اللہ بن مسعودؓ سے پوری سند کے ساتھ مروی ہے۔

ابو عبد الرحمن جو جناب ابن مسعودؓ کے بلا واسطہ شاگرد ہیں فرماتے ہیں ابن مسعودؓ ہمیں وتروں کے لیے درج ذیل دعا تعلیم فرمایا کرتے تھے۔

اللهم انك سمعيناً كونستغفرنك و نستغاثمن بك و  
نشئي عليك الخير - ولا نكفرك و نخلع و نترك من  
يفجرك - اللهم اياك نعبد ولک نصلی و نسجد  
والیک نسعي و نتهدى و نرجو رحمتك و نخشى  
عذابک ان عذابک الجد بالکفار ملحق -

”المصنف لابن ابی شيبة ص ۳۰۱ ج ۲ تحت فی  
قنوت الوتر من الدعاء - کتاب الصلوة - طبع کراچی۔“

حاصل یہ ہے کہ عام مشور دعا جو اہل اسلام و تروں میں پڑھتے ہیں جناب ابن مسعودؓ اس کی تعلیم اپنے شاگردوں کو فرماتے تھے۔

ابن مسعودؓ کا یہ قول مرفوع روایت کے حکم میں ہے اور سنت نبوی کے موافق ہے اور یہ بات مسلمات میں سے ہے کہ صحابہ کرامؐ سنت کے خلاف امت کو کوئی تعلیم نہیں فرماتے تھے بلکہ سنت نبوی کے مطابق تعلیم کرتے تھے۔

### خالد بن ابی عمران کی روایت

اور اس طرح مشور محدث ابو داؤد (سلیمان بن اشعث الجستنیؓ) نے اپنی تصنیف ”کتاب الرائل“ میں مندرجہ ذیل روایت خالد بن ابی عمران سے نقل کی ہے۔

وَعَنْ خَالِدِ بْنِ أَبِي عُمَرٍ أَنَّهُ قَالَ بَيْنَ أَرْسُولِ اللَّهِ  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَدْعُوا عَلَى مَضَرِّ اذْجَاءِهِ

جبريل عليه السلام فا نوما اليه ان اسكت فسكت  
 فقال يا محمد ان الله لم يبعثك سبابا ولا عانا و  
 انما يبعثك رحمة ولم يبعثك عذابا ليس لك من  
 الامر شيئا او يحوب عليهم او يعذبهم فانهم ظالمون  
 قال ثم علمه هذا القنوت اللهم انا نستعينك و  
 نستغرك ونؤمن بك ونخضع لك ونخلع ونترك  
 من يكفرك اللهم ايها كنتما بدولكم نصلى ونسجدو  
 اليك نسعي ونحفذ نرجور حمتك ونخاف عذابك

ان عذابك الجد بالكافرين ملحق -<sup>له</sup>

ای روایت کو جمال الدین ابن محمد عبد اللہ بن یوسف المخنی لزمی نے اپنی تصنیف  
 نسب الرائیہ لاحدیث المداییہ میں "کتاب الرائل" للجستانی سے باشد نقل کیا ہے۔  
 خالد کہتے ہیں کہ: ---

واخرج ابو داؤد وفی "المراسیل" عن معاویة  
 بن صالح عن عبدالقادر عن خالد بن ابی عمران قال  
 بيتمارسول الله صلی الله علیه وسلم یدعو على  
 مضر اذجائے جبريل عليه السلام فا نوما اليه ان  
 اسكت فسكت فقال يا محمد ان الله لم يبعثك  
 سبابا ولا عانا انما يبعثك رحمة ليس لك من الامر  
 شيئا: .. الخ ثم علمه القنوت اللهم انا نستعينك  
 ولستغرك و نؤمن بك و نخضع لك و نخلع  
 و نترك من يكفرك اللهم ايها كنتما بدولكم نصلى و  
 نسجد واليک نسعي و نحفذ و نرجور حمتك و

له کتاب الرائل للشیعی ابی داؤد سليمان اشعث الجستانی المتوفی ۲۷۵ھ تحت باب ما جاء  
 میں نام من الماء ص ۱۲-۱۳ النہیم معنی سر۔

نخاف عذابک ان عذابک الجد بالکفار ملحق  
اندھی۔

اور مشہور فقیہ علامہ ابن حام نے بھی الہادیہ کی شرح "فتح القدر" باب الورتین خالد بن ابی عمران کی روایت ہے اکو "کتاب المراسیل للجتنی" سے پورے اعتماد کے ساتھ نقل کر کے درج کیا ہے۔ "کتنے ہیں کہ:۔۔۔

لکن المحققون عندهم ما اخرجه ابو داؤد فی  
المراسیل عن خالد بن ابی عمران قال بینما رسول  
الله صلی اللہ علیہ وسلم یدعو علی مضر اذجائے  
جبریل علیہ السلام فاوما الیہ ان اسکت فسکت  
فتال یا محدثان اللہ لم یبعثک سباباً ولعلانا و  
انما بعثک رحمة للعالمين لیس لک من الامر شيئاً  
قال ثم علمه القنوت اللهم انا نستعينک و  
نستغفرک و نتؤمن بک و نخضع لک و نخلع و  
نترك من یکفرک۔ اللهم ایاک نعبد و لک نصلی  
ونسجد و الیک نسعي و نحفذ نرجو رحمتك و  
نخاف عذابک ان عذابک الجد بالکفار  
ملحق۔

### خالد بن ابی عمران کی توثیق

روایت ذکورہ کے راوی خالد بن ابی عمران "تونس" کے باشندہ تھے۔  
افریقہ کے قاضی تھے۔

---

لئے نسب الرایہ ص ۱۳۵-۱۳۶ اور تحقیق عذابک الجد بالکفار مطبع مجلس علمی ڈاکٹر  
لئے فتح القدر لابن حام ص ۳۰۶ اول بہامشہ العناية حاشیہ الہادیہ تحت باب  
الورت۔ مطبع مصر۔

عبداللہ بن عمر سے (مرسا) اور عبد اللہ بن الحارث بن جزء سالم بن عبد اللہ بن عمر۔ نافع مولیٰ ابن عمر۔ عروۃ بن الزبیر الامش وغیرہ بے روایت کرتے ہیں۔

اور ذیل اشخاص خالد بن ابی عمران سے راوی ہیں۔

یحییٰ بن سعید الانصاری۔ الیث بن سعد۔ عروۃ بن الحارث وغیرہ۔

ابن سعد نے کہا ہے کہ خالد ثقة آدمی ہیں ملک نہیں ہیں۔

ابن یونس کہتے ہیں کہ اہل مغرب کے نقیہ تھے اہل صرہ مغرب کے مفتی تھے

مجاہد الدعویات تھے۔

الجیلی وابن حبان نے کہا ہے کہ خالد ثقة شخص ہیں۔

۱۲۵ هجری یا ۱۲۹ ہیں ان کی توفی ہے۔

”تذیب التہذیب“ ص ۱۱۱۔ ۱۰۰ جلد ثالث۔ تحت خالد بن ابی عمران۔ طبع دکن۔

محضری ہے کہ ”کتاب الراسیل“ کی یہ روایت اگرچہ مرسلا ہے لیکن ثقہ

تاہی سے منقول ہے اور یہ روایت مرفع کے حکم میں ہے اور اس کو کبار علماء مشنا

علامہ الزملئی وابن حمام وغیرہ مانے قبول کرتے ہوئے اپنی تصانیف میں بحث و تر میں

درج کیا ہے۔

اور بشرط انصاف یہ چیز استدلال کے لیے قابل قبول ہے۔

### ابراهیم النخعی کی روایت

اس کے بعد اس سلسلہ میں مشور تاہی ابراہیم بن زید الکوفی النخعی کی روایت

نقل کی جاتی ہے جسے محدث عبد الرزاق نے اپنی تالیف ”المعنى“ میں اپنی سند کے  
ساتھ ذکر کیا ہے اور یہ وتر کے متعلق ہے۔

عبد الرزاق عن الشوری عن الزبیر بن عذری عن

ابراهیم (النخعی) کان لیست حب ان یقول فی قدوت

الوتر بھاتین السورتين۔

اللهم انا نسألك و نستغرك و نشتكى عليك

ولانكفرك و نخلع و نحرك من يفجرك - اللهم اياك

نعبد ولک نصلی ونسجد والیک نسعنی ونحفد  
ونرجو رحمک ونخشی عذابک ان عذابک  
بالکافرین ملخق۔<sup>۷</sup>

### ابراہیم الحنفی کی توثیق

ابو عمران ابراہیم بن یزید الکوفی فقیہ عراق (یعنی عراق کے مشور فقیہ تھے)  
... ابراہیم ملتمند اور مرسوق وغیرہ سے ناقل ہیں۔ یہ حضرات ملتمند و مرسوق و  
غیرہ مابین مسحودہ کے براہ راست شاگرد ہیں۔  
... ابراہیم حضرت عائشہ صدیقہ کے ہاں حاضر ہوئے ہیں در آنحضرت آپ خورد  
سال تھے خوردمالی میں ملاقات صدیقہ سے مشرف ہیں۔  
... ابراہیم کے شاگردوں میں حماد بن ابی سلیمان فقیہ اور حکم بن عیثہ اور الامش  
وغیرہ ہیں۔

خلص علماء میں ان کا شمار تھا اور ان کی توفی ۹۵ھ میں اور ۱۰۴۵ھ میں ہوئی ہے یعنی  
پختہ عمر کے تھے ابھی بوڑھے نہیں ہوئے تھے۔

(تذکرة الحفاظ للذمی جلد اول ص ۷۲ - ۷۳ تحت ابراہیم الحنفی۔ طبع مصر)  
... ان روایات کے پیش کرنے کے بعد یہ چیز بطور تائید مسئلہ کے قابل ذکر ہے کہ  
کبار علماء نے لکھا ہے کہ قوت و ترکی دعائیں متعدد مردی ہیں اور اللهم انا  
نستعينک... اخ کے مساوا دیگر کوئی دعا تھیں نہیں (یعنی دیگر مردی دعائیں بھی  
پڑھی جاسکتی ہیں) البتہ یہ دعا و ترکی کے لئے تھیں ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ مصحاب  
کرام نے قوت کی اس دعا پر اتفاق کیا ہے۔ صاحب العتایہ لکھتے ہیں کہ۔

وَلِيُسْ فِي الْقُدُوتِ دُعَاءٌ مُعِينٌ سُوْىْ قَوْلِهِ اللَّهُمَّ  
إِنَا نَسْأَلُكَ فَانِ الْحَسَابَةَ اتَفْقَدُوا عَلَى هَذَا فِي

### القدوت لے

اور فتح القدر میں بحث و تر میں یہ مضمون۔ جبارت ذیل پایا جاتا ہے۔

... قال آخرُونَ ذالك فِي غَيْرِ اللَّهِ إِنَّا  
نَسْعَى إِنَّكَ لَأَنَّ الصَّاحِبَةَ اتَّفَقُوا عَلَيْهِ وَلَوْقَرَاءُ غَيْرِهِ  
جَازَ... اَنْ... لَكَ

اور اس کا مفہوم ماقبل میں بیان کر دیا ہے اعادہ کی حاجت نہیں۔

### حاصل کلام

یہ ہے کہ قوت و تر میں متعدد دعائیں مردی ہیں اور وہ مسنون ہیں اور دعا (اللهم انا نسْعَى إِنَّكَ لَأَنَّ الصَّاحِبَةَ اتَّفَقُوا عَلَيْهِ وَلَوْقَرَاءُ غَيْرِهِ) بھی احادیث میں موجود ہے اور کبار صحابہ و تابعین و شیع تابعین سے مردی ہے جیسا کہ ... ماقبل میں پیش کر دیا ہے۔

... اور مشاہیر علماء کے بیانات کے مطابق صحابہ کرامؓ کے نزدیک دعاء ہذا کا و تروں میں پڑھا جانا مسلات میں سے ہے فہذا دعاء ہذا کو خلاف سنت قرار دینا صحیح نہیں۔

... اور عوام کے لئے علماء نے صرف یہ دعا و تروں میں اس لئے معین کر دی ہے کہ عام اسے آسانی سے محفوظ کر لیتے ہیں اور اس موقعہ کی کثیر و طویل دعائیں عوام ضبط نہیں کر سکتے۔ فہذا عوامی سولت کے پیش نظریہ ایک دعاء ہی تعلیم کی جاتی ہے اور یہ مسنون طریقہ کے موافق ہے اور تعلیمات نبوی ﷺ کے برخلاف نہیں۔

(بِدَاوِ الْمَارِم)

... نیز اسی طرح جناب حسنؑ سے منقول ہے کہ آپؑ فرماتے ہیں کہ جناب نبی کریم ﷺ نے ارشاد فرمایا کہ: ...

فرضی نماز کے بعد جس شخص نے آیت الکری تلاوت کی تو وہ دوسری نماز کے

لئے الخاتمة علی العداية ص ۳۰۹ ج اول تحت قول المتن لا ترفع الا يدی الالاف سبع مواطن۔

(از تصنیف اکمل الدین محمد بن محمود البایری تی الم توفی ۷۸۱ھ) طبع مصر۔

لئے فتح القدر لابن حام (کمال الدین محمد بن عبد الواحد الم توفی ۷۸۶ھ) ص ۳۰۶ ج اول تحت بحث مسئلہ ہذا۔

آنے تک اللہ کی حفاظت اور زمداداری میں آگیا۔

عن الحسن بن علی قال قال رسول اللہ صلی اللہ  
علیہ وسلم من قراء ایتہ الكرسی فی دبر الصلوة  
المکحوبۃ کان فی ذمۃ اللہ الی الصلوۃ الاخری۔

(رواہ البرانی فی الکبیر و اسنادہ حسن لہ)

... یہ آیتہ الكری کی صورہ فضیلت ذکر فرمائی گئی ہے اور اہل اسلام اس ورد کو فرض  
نمازوں کے بعد بھی شہزادہ حاکم تھے ہیں۔

یہ مسئلہ جمال دیگر صحابہ نے نقل کیا ہے وہاں حضرت حسن نے بھی امت کو اس  
خیر درکت کی جزئے آگاہ کیا ہے۔

... اور چند دیگر کلمات کی تعلیم و تلقین بھی حضرت حسن نے آنجباں ملٹھیم سے  
نقل کی ہے اور یہ کلمات آپ نے بچپن کے زمانہ میں ہی حفظ کر لئے تھے۔

چنانچہ آنچباں ملٹھیم نے ارشاد فرمایا کہ: ...

وکان یقوقل دع ما یریبک الی مالا یریبک فان  
الصدق طمانتیة وان الكذب ريبة۔

اس روایت کا مطلب یہ ہے کہ آنچباں ملٹھیم نے بطور قaudہ کے امت کو تعلیم  
فرمائی کہ: ...

جو بات تجھے شک و شبہ میں ڈالتی ہے اس کو ترک کرو اور جس میں شک و شبہ نہ  
ہوا سے اختیار کرو کیونکہ راست گولی سے اطمینان حاصل ہوتا ہے اور دروغ گولی سے  
اشباہ اور شک و شبہ رہتا ہے۔

گویا اس طریقہ سے مشتبہ اشیاء سے اجتناب کرنے کی پڑائیت فرمائی گئی ہے۔

لہ) مجمع الرواکد للشیعی من ۱۳۸۲ تخت باب ما یقول من الذکر والدعاء عقب الصلوة

(۱) اسد الغاب لابن اثیر الجوزی من ۱۱۶۵ تخت تذکرہ حسن بن علی۔

(۲) سیر اعلام النبیاء للذہبی من ۱۹۵۲ تخت الحسن بن علی۔

(۳) مسند امام احمد ص ۲۰۰ جلد اول تخت حسن بن علی۔

(۴) اخبار امیان لابی قیم اصنفی من ۲۵ جلد اول۔ طبع یزدان۔

... اسی طرح متعدد احادیث کا حضرت حسنؑ سے منقول ہونا محدثین نے ذکر کیا ہے میاں بالاستیعاب ان کا نقل کرنا مقصود نہیں ہے۔ اہل علم حضرات ان سے بخوبی واقف ہیں۔

### بیعت تبرک

دور نبوی میں جناب نبی اقدس ﷺ کے ساتھ مختلف قسم کی بیعت ہوتی تھی شان۔

★ اسلام لانے کی بیعت۔

★ کسی عمد و میثاق پر بیعت۔

★ جماد اسلامی کے لئے بیعت۔

★ بیعت توبہ۔

★ بعض اوقات صیرالسن پھول نے بیعت کی علماء کرام اس بیعت کو "بیعت تبرک" سے تحریر کرتے ہیں اور یہ بیعت بھی روایات میں دستیاب ہوتی ہے۔  
چنانچہ ابن عساکر نے جناب امام محمد باقرؑ سے یہ جز نقل کی ہے کہ:—

جناب رسول ﷺ نے اپنے عزیزوں حضرت حسنؑ اور حضرت حسینؑ عبد اللہ بن عباسؑ اور عبد اللہ بن جعفر(اللیار)ؑ کو مفترسی میں بیعت فرمایا۔

... عن جعفر بن محمد عن أبيه أن النبي صلى الله عليه وسلم بايع الحسن والحسين و عبد الله بن عباس و عبد الله بن جعفر و هم حscarar - لم يبلغوا قال ولم يبايع صفيراً الامناء

یہ ایک شرف ہے جس کے ساتھ جناب نبی اقدس ﷺ نے ان عزیزوں کو شرف فرمایا اور اس کی تائیگ اور برکت ان حضرات کے اعمال سالمہ کی صورت میں ظاہر ہوئی اور ان خوش بخت صحابہ کرام کو زندگی بھر کارہائے خیر کی توفیق نصیب ہوئی۔۔۔ یہ چیز

لئے (۱) تذییب تاریخ ابن عساکر لابن بدرا ان میں ۳۲۳ ج ۲ تحقیق الحسین

(۲) مختصر تاریخ ابن عساکر محمد بن حکیم المردوف بابن منظور میں ۱۲۹ ج ۷۔

بیعت کے اثرات میں سے ہے۔

## حضرت حسنؑ کے حق میں اہم پیش گوئی

... حضرت حسنؑ کے حق میں ایک بار جناب نبی کریم ﷺ نے ارشاد فرمایا۔ آنچاب ﷺ اس وقت منبر پر تشریف فرماتھے اور حضرت حسنؑ آپؐ کے پہلو مبارک میں بیٹھے ہوئے تھے جناب نبی اقدس ﷺ بعض دفعہ لوگوں کی طرف دیکھتے اور پھر حسنؑ کی طرف نظر فرماتے۔ اسی دوران فرمایا ”یہ میرا بیٹا سردار ہے امید ہے اللہ تعالیٰ اس کے ذریعے مسلمانوں کی دو عظیم جماعتوں کے درمیان صلح کراوے گا۔“ چنانچہ مکوہہ شریف میں مردی ہے کہ:....

عن ابی بکرۃ قال رایت رسول اللہ ﷺ علی المنبر والحسن بن علی الى جنبہ و هو يقبل علی الناس مرّة و عليه اخری ويقول ان ابنتی هذاسید ولعل اللہ ان يصلح بہ بین فینتحین عظمتین من المسلمين۔ رواہ البخاری۔<sup>۱</sup>

چنانچہ اس پیش گوئی کے مطابق ربیع الاول ۲۱ھ میں حضرت حسنؑ اور حضرت معاویہ بن ابی سفیانؓ کے درمیان مسئلہ خلافت میں صلح و مصالحت ہوئی اس چیز کا ذکر عقریب اپنے مقام میں آئے گا۔ وہاں اس مسئلہ کی بقدر ضرورت تفصیل درج ہو گی (بعونہ تعالیٰ)

## حضرات حسین کریمینؑ کا بچپن میں معلم

قدیم سوریہ میں ایک صاحب ابو جعفر محمد بن حبیب بن امیہ البغدادی ہے جو

- ۱) مکوہہ شریف ص ۵۶۹ تخت ماقب الیت الفصل الاول طبع دہلی۔
- ۲) المصنف لابن ابی شیست ص ۹۶ ج ۱۲ تخت کتاب الفتاویں (طبع کراچی)
- ۳) حلیۃ الاولیاء لابی قیم الاسلامی ص ۳۵ ج ۲ تخت تذکرہ الحسن بن علی
- ۴) فتاویں الحجاجۃ لامام احمد ۷۸ ج ۲ تخت فتاویں الحسینیں

اپنے دور کا مشور اخباری ہے اور معروف نسب وان ہے۔

... ابو جعفر نے اپنی تالیف المبر میں ایک عنوان (اشراف المعلمین وفقہاں وہم) قائم کر کے لکھا ہے کہ فلاں شخص کا فلاں شخص معلم اور اتالیق تھا اور فلاں شخص فلاں آدی کے کتاب میں سے تھا یعنی ان کو نوش و خواند سکھلا تھا۔ اسی سلسلہ میں اس نے درج کیا ہے کہ:--- عبداللہ بن حبیب معلم الحسن والحسین۔ اخ - لہ

یعنی عبداللہ بن حبیب ان دونوں حضرات کا (بچپن میں) معلم تھا اور تعلیم کرتا تھا۔

اس دور کے واقعات کے اعتبار سے اگر اس چیز کو تسلیم کر لیا جائے تو اس کا جواز ہو سکتا ہے۔ کیونکہ بچوں کی تعلیم اور نوشت و خواند کا طریقہ ہر دور میں مطین اور اتالیق کے ذریعے قائم رکھا جاتا تھا اور بچوں کے اپنے اکابر بھی انہیں تعلیم دیتے اور تربیت کرتے تھے۔

ویگر مورخین کے ذریعہ اس واقعہ کی تائید مطلوب تھی لیکن اپنی تاقص ججو کی حد تک تا حال تائید نہیں مل سکی۔ لعل اللہ یحدث بعده ذالک امرا۔

### اینی سواری پر سوار کرنا

جناب نبی کریم ﷺ کی جانب سے ان دونوں عزیزوں (حسین کریمین ﷺ) پر شفقت فرمانے کے متعدد واقعات محدثین نے ذکر کیے ہیں ان میں سے ایک واقعہ اس طرح ہے کہ:....

۱۱ ... عبداللہ بن جعفر الطیار اپنے بچپن کا ایک واقعہ ذکر کرتے ہیں کہ جب نبی کریم ﷺ کے سر سے واپس تشریف لانے کی خبر معلوم کرتے تو ہم یعنی (عبداللہ، حضرت حسن اور حضرت حسین ﷺ) بطور پیش قدمی کے آگے چل کر آنجلاب کی خدمت میں حاضر ہوتے۔ تو آنجلاب ﷺ غایت شفقت کی بنا پر نہیں اخفاکر اپنی سواری

لئے کتاب المبر لابی جعفر بندادی (المتومنی ۲۲۵ھ) ص ۲۷۵ تخت اشراف المعلمین طبع حیدر آباد کن۔

پر اپنے آگے پیچے سوار کر لیتے اور ہم اسی صورت حال میں مدینہ شریف میں داخل ہوتے۔

حدثنی عبداللہ بن جعفر قال کان رسول اللہ ﷺ اذا قدم من سفر تلقی بنا، قال فتلقی بی والحسن و الحسن قال فحمل احدنا بین يديه والآخر خلفه حتی دخلنا المدينة۔

(۱) سواری کا ایک دوسرا واقعہ محدثین نے اس طرح ذکر کیا ہے کہ ایک صحابی فرماتے ہیں کہ میں سفید نچر پر جناب نبی کریم ﷺ کو ایک سفر سے واپس لایا اس وقت آنجلاب ﷺ کے دونوں عزیز حضرت حسن اور حضرت حسین آپ کے ساتھ سوار تھے۔ ایک کو اپنے آگے سوار کیے ہوئے تھے اور دوسرا کو اپنے پیچے تھی کہ میں نے ان حضرات کو آنجلاب ﷺ کے مجرہ مبارک میں پہنچایا۔

...قال لقد قدلت بالنبوی ﷺ والحسن والحسین  
بغلة الشهباء حتی ادخلتهم حجرة النبوی ﷺ  
قدامه وهذا خلافه۔ خرج مسلم۔

اس طرح کے متعدد واقعات روایات کی کتابوں میں مذکور ہیں۔

...آنجلاب ﷺ عنایت کرمانہ فرمائی ان عزیزوں کو اپنی سواری پر سوار فرمائیتے تھے اور یہ عزیز بھی اس طرح سوار ہونے میں فرحت طبعی اور شرف محسوس کرتے تھے اور آنجلاب ﷺ کے ساتھ عنایت درجہ ماوس تھے اکابر کا اپنے اصغر کے ساتھ ملاطفت کا یہ شیوه قدیم سے چلا آیا ہے اور یہ واقعات ہمیں یہی ہدایت کرتے ہیں کہ اپنے عزیزوں کے ساتھ اس طرح میراثی کا بر تاؤ کرنا عدمہ اسلوب ہے اور شفقت کا مظاہرہ ہے۔

لئے المصنف ابن الیثیت ص ۲۵۷ و تحت کتاب الادب طبع کراچی۔

لئے (۱) دخائر الفتنی لتب البری ص ۱۳۲ تحت ذکر ملحماتہ ﷺ علی بن علی بن علی بن علی بن علی۔

(۲) جمع الفوارد لمد بن سلیمان الفاری المزبی میں ص ۲۹۳ اول تحت الفرد و آدابہ والرکوب والارتداف ص ۳۲۱ روایت۔

## فضائل و محادی

... سابق سطور میں حضرات حسینؑ کے متعلق چند چیزیں ذکر کی ہیں جن کا تعلق ایام طفویت سے ہے۔ اس کے بعد خصوصی طور پر ان حضراتؓ کے فضائل و مناقب میں سے چند ایک چیزیں پیش کی جاتی ہیں جو اسی دور کے ساتھ متعلق ہیں۔

... اگرچہ ان حضراتؓ کے فضائل و مناقب احادیث میں بکثرت پائے جاتے ہیں اور ان تمام کا استیعاب ایڈ کرنا مشکل امر ہے تاہم بعض مشور و معروف فضائل و محادی اور مکارم درج ذیل ہیں اور یہ اسی درجہ میں ہیں کہ۔  
مالا ید رک کلہ لا یتر ک کلہ۔

## نماز کی حالت میں مشفقاتہ سلوک

... بچپن کے زمانہ میں بچے اپنے والدین کے ساتھ بست مانوس ہوتے ہیں اور اپنی طفانہ حرکات کے ساتھ پیش آتے رہتے ہیں۔

ای سلسلہ میں عمرو بن دینار ذکر کرتے ہیں کہ جب نبی کریم ﷺ نماز میں سجدہ ریز ہوتے تو بعض دفعہ حضرت حسینؑ اپنی طفانہ حرکات کی صورت میں جناب نبی کریم ﷺ کی پشت مبارک پر کئی بار سوار ہو جاتے اور جب آنجناب ﷺ اپنا سرمبارک انٹھاتے تو ان کو ہنڑادیتے۔

... اس طرح آنجناب صلم ان کی بچپن کی شوخیاں برداشت فرماتے تھے اور ازراہ عنایت کوئی سرزنش نہیں کرتے تھے بلکہ شفت فرماتے تھے۔  
چنانچہ المعنف لعبد الرزاق میں ہے کہ:—

... عن عمر و ابن دینار ان النبی صلی اللہ علیہ وسلم کان لیسجد فیرقی حسین علی ظهرہ فاذا رفع راسه اخرہ فاذا سجد عاد فرقی علی ظهرہ  
قال فاذا رفع راسه اخرہ ۱۔

## دوش مبارک پر اٹھانا اور دعا سیئے کلمات فرمانا

--- ایک مشور صحابی حضرات براء بن عازبؓ ذکر کرتے ہیں کہ میں نے جناب نبی  
القدس ﷺ کو دیکھا ہے کہ آنحضرت ﷺ نے اپنے دوش مبارک پر صن بن علیؓ کو  
اٹھایا ہوا تھا تو اس وقت آنحضرت ﷺ نے یوں ارشاد فرمایا۔

اے اللہ! میں اس کے ساتھ مجت رکھتا ہوں تو بھی اس سے محبت فرم۔

و عن البراء قال رأيت النبي ﷺ والحسن بن عليٍّ على عاتقه يقول اللهم انى احبك فاحببْه متفق عليه

--- اور سعد بن زید الانصاری بھی ذکر کرتے ہیں کہ جناب نبی اقدس ﷺ نے  
حضرت صنؓ کو اٹھایا اور دوبار مندرجہ ذیل کلمات ارشاد فرمائے:—

۱۰) اے اللہ! میں اسے پند رکھتا ہوں تو بھی اسے پند فرم۔

عن سعد بن زید الانصاری ان النبي صلى الله عليه وسلم حمل حسناً ثم قال اللهم انى احبك فاحببه مرتين۔

## حسینؑ سے محبت رکھنے والے کے حق میں دعا فرمانا

--- اور حضرت ابو هریرہؓ حضرت صنؓ کی فضیلت کے سلسلہ میں جناب نبی کریمؐ  
سے نقل کرتے ہیں کہ:— آنحضرتؓ نے صن بن علیؓ کے حق میں فرمایا کہ  
اے اللہ! میں اس سے محبت رکھتا ہوں تو بھی اس کے ساتھ محبت فرم اور اس

لئے (۱) مکوارہ شریف ص ۵۶۸ الفصل الاول۔ باب مناقب الائی بیت النبی ﷺ

(۲) البدایہ لابن کثیرؓ ص ۳۳۷ ج ۸ تحت سنۃ ۴۹ الحسن بن علیؓ۔

(۳) فضائل الصحابة لامام احمدؓ ص ۶۸ ج ۲ فضائل الحسن و الحسينؑ

(۴) السنن الکبریٰ للنسائی ص ۳۹ جلد ۵۔

لئے الاصابة لابن حجر (مع الاستیغاب) ص ۲۶ ج ۲ تحت سعد بن زید الانصاری۔

فُخْض کے ساتھ بھی محبت فرما جو اس کے ساتھ محبت رکھے۔

عن ابی هریرۃ عن النبی ﷺ انه قال لحسن  
اللهم انی احبا فاحبہ واحب من يحبه، لے

### حسینؑ سے محبت کی ترغیب

حضرات حسین شریفؑ کے حق میں ابو ہریرۃؓ نے جناب نبی اقدس ﷺ سے یہ فرمان بھی نقل کیا ہے کہ۔

آنچنانچہ نے ایک بار ارشاد فرمایا کہ جس شخص نے ان دونوں کے ساتھ محبت کی اس نے میرے ساتھ محبت کی اور جس نے ان کے ساتھ بغض و عناصر کھا اس نے میرے ساتھ بغض رکھا۔

عن ابی هریرۃؓ قال قال رسول اللہ ﷺ من احبهما فقد احبني ومن ابغضهما فقد البغضني  
یعنی الحسن والحسین۔ لے

روایت مذکورہ بالاسے واضح ہوا کہ حسینؑ سے محبت کرنا جناب نبی کرم ﷺ کے نزدیک ایک نمایت پندریہ عمل ہے اور ان حضرات سے بغض و عداوت رکھنا ایک براثیہ ہے۔

### فرمان نبوی ﷺ حسین منی وانا منه

علی بن مروہ الشقی کہتے ہیں کہ ایک بار ہم جناب نبی کرم ﷺ کے ساتھ دعوت طعام میں بلائے گئے۔

لے (۱) کتاب فضائل الصحابة لامام احمدؓ ص ۲۷۷ ج ۲ تحت فضائل الحسن والحسینؑ

(۲) مکلوۃ شریف ص ۵۶۸-۵۶۹ الفصل الاول (متقد علیہ) باب حنفی بیت  
النبی ﷺ

لے (۱) کتاب فضائل الصحابة لامام احمدؓ ص ۱۷۷ ج ۲ تحت فضائل الحسن والحسینؑ

(۲) السنن الکبریٰ للنسائی جلد ۵ ص ۳۹ طبع بیرونی۔

راستہ میں حضرت حسینؑ کھل رہے تھے تو آنحضرت ﷺ نے جلدی کر کے حسینؑ کو پکڑنے کے لئے ہاتھ مبارک پھیلائے۔ حسینؑ اور هزار مرد بھاگتے۔ جناب نبی اللہ ﷺ نے نہیں پیار کرتے ہوئے انہیں اٹھا کر گلے سے لکایا اور بوس دیا پھر فرمایا کہ: ---

حسینؑ مجھ سے ہیں اور میں حسینؑ سے ہوں۔ جس نے ان سے محبت کی اللہ تعالیٰ اس سے محبت فرمائے گا۔

جناب حسن اور جناب حسینؑ آنحضرت ﷺ کی اولاد میں سے ہیں۔

عن یعلی بن مرۃ (الشقفی) انه قال خرجنا من  
النبي ﷺ ودعينا الی طعام - فاذاحسین يلعب فی  
الطريق فاسرع النبی ﷺ امام القوم ثم بسط يديه  
فجعل يمر مرۃ ههنا ومرة ههنا يضاحکه حتى اخذه  
فجعل احدی يديه فی ذقنه والاخری فی راسه ثم  
اعنته فقبله ثم قال النبی ﷺ حسین منی وانا  
منه - احب الله من احب الحسن والحسین سبطان  
من الاسباء -

### تثبیت

محدثین میں محل حدیث کا بیان کرنے کا طریق یہ ہے کہ ایک روایت کے معنی بیان کرنے کے لیے اس نوع کی دیگر احادیث کو بھی پیش نظر رکھا جاتا ہے اور موقعہ محل کا لحاظ کیا جاتا ہے۔

- لئے (۱) الادب المفرد للبغاری ص ۵۵ تحت باب سماعة الصي - طبع مصر -  
(۲) مکلوة شریف ص ۱۷۵ الفصل الثاني باب مناقب اهل بیت النبی ﷺ بحوالہ ترمذی -

- (۳) کتاب فضائل الصحابة لامام احمد ص ۷۷۲ ج ۲ فضائل الحسن والحسين  
(۴) کتاب المرفأ والتاریخ للبوسی ص ۳۰۸ - ۳۰۹ ج اول تحت سلطی بن مرۃ الشفی -

یہاں بھی کسی طریقہ اقتیار کرنا ہو گا۔

چنانچہ مکوہ شریف مناقب اہل الیت الفصل الثاني میں حضرت عباس ع نبوی صلم کے حق میں جناب نبی کریم ﷺ نے ارشاد فرمایا کہ:۔۔۔

العباس منی و انان منه - رواہ الحرمذی -

اس روایت کا ایک مفہوم تو یہ ہے کہ جناب عباس بن عبد الملک میرے اقارب میں سے ہیں۔ اور میں ان کے خاندان میں سے ہوں۔

اور حسین ع منی و انان من حسین ع کا مطلب بھی یہ ہے کہ ہمارا خاندان و نسب ایک ہے وہ میری نسل میں سے ہیں اور میں اس کے آباء میں سے ہوں۔

اور دوسرا مفہوم یہ ہے کہ ہم میں اتنا قرب اور مناسبت ہے کہ ہمیں ایک دوسرے سے جدا نہیں کیا جاسکتا۔

قرآن کریم میں ”منی“ کا لفظ اس معنی میں بھی آیا ہے۔

فمن شرب منه فليس مني ... ومن لم يطعنه  
فانه مني -

(پ 2 البقرة) آخر پارہ دوم۔

اس میں ان حضرات کے بارے میں پیش گوئی بھی ہے کہ یہ لوگ کبھی میرے طریق سے نہ ہٹیں گے اور یہاں مبارک نسب و نسل کا قرب اور شرف بھی بیان فرمایا ہے اور تمام امت میں ان کا اعلیٰ و ارفع مقام پر فائز ہونا واضح کیا گیا ہے۔

### شفقت کا ایک واقعہ

ایام طفولیت کا ایک واقعہ حضرت بریدہ (بن الحصیب الاسلی) ذکر کرتے ہیں کہ ایک بار جناب نبی اندس ع ہمیں مسجد نبوی میں خطبہ ارشاد فرمائے تھے۔ اس دوران حضرات حسن ع اور حسین ع دونوں سرخ قیض پنے ہوئے تو کمزاتے ہوئے تشریف لائے تو آنحضرت ع از راہ شفقت و مریانی منبر سے نیچے تشریف لائے اور ان دونوں کو اٹھا کر اپنے سامنے بٹھالیا۔

اس کے بعد ارشاد خداوندی ذکر فرمایا؛ جس میں خطاب عام ہے کہ:۔۔۔

### ”انعامو والكم والا دکم فتنۃ“

یعنی تمارے اموال اور اولاد آزمائش کا باعث ہیں اور ارشاد فرمایا جب میں نے ان دونوں بچوں کو دیکھا ہے کہ لذکرنا کر چلتے ہوئے آ رہے ہیں تو میں ترجم کی ہنا پر میر نہیں کر سکا حتیٰ کہ میں نے اپنی کلام کو منقطع کر کے ان کو اٹھایا ہے۔

وعن بریدۃ قال کان رسول اللہ ﷺ بخطبۃ النذجاء  
الحسن والحسین علیہما قمیصان احمد ران  
یمشیان ویعثران فنزل رسول اللہ ﷺ من المذبر  
فحملہما ووضعہما بین یدیہ شم قال صدق اللہ  
انما اموالکم و اولاد کم فتنۃ۔ نظرت الی هذین  
الصیبین یمشیان ویعثران فلم اصبر حتیٰ  
قطعت حدیثی و رفعہما۔ رواہ الترمذی و  
ابوداؤد والنمسانی ۔

واقعہ ہذا سے واضح ہوا کہ جناب نبی کریم ﷺ اپنے ان عزیزوں کے ساتھ  
غایت درجہ کی شفقت و مرانی فرمایا کرتے تھے اور یہ نواسے بھی آنجلاب ﷺ کے  
ساتھ خوب مانوں تھے۔

اور ساتھ ہی یہ جیز بھی واضح فرمادی گئی کہ انہاں کے لیے اموال اور اولاد  
آزمائش اور فتنہ کا باعث ہیں۔

مولیٰ کو دینی امور سے غافل ہو کر ان میں انہاک نہیں کرنا چاہیے۔  
اور اس حدیث سے یہ استنباط نہ کیا جائے کہ ہم بھی واجب خطبہ کے دوران  
اپنے بچوں کو اٹھائے کیونکہ یہ واقعہ خصوصیات نبوی ﷺ میں سے ہے۔

### شفقت کا ایک دیگر واقعہ

قبیلہ نبی تمیم کا ایک وفد جناب نبی کریم ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوا اور اس  
قبیلے کا رئیس الارقع بن حابس تممی ساتھ تھا اور یہ لوگ آنجلاب ﷺ کی خدمت

لے مکتووا شریف ص ۱۷۵ الفصل الثاني۔ باب ماتقب الم بیت الی تممی

میں حاضر تھے اسی دوران جناب نبی القدس ﷺ نے اپنے عزیز نواسے صن بن علی المرتضیؑ کو شفقت و محبت سے بوس رہا۔

یہ منظر دیکھ کر وند کار بیگن الاقرع بن حابس ازراہ تجھ کئے لگا کہ میرے دس بیٹے ہیں اور میں ان میں سے کسی ایک کو بھی بوس نہیں دیتا۔

تو آنجلاب ﷺ نے یہ بات سن کر فرمایا کہ ”جو شخص کسی پر رحمت اور شفقت نہیں کرتا اس پر بھی رحم نہیں کیا جاتا۔“

چنانچہ حافظ ابن کثیر نے اس واقعہ کو جبارت ذیل نقل کیا ہے اور دیگر محدثین بھی اس چیز کو اپنے مقام پر ذکر کیا کرتے ہیں۔

الاقرع بن حابس التمیمی کان احد الروساء  
قدم على رسول الله صلى الله عليه وسلم مع وفد  
بني تمیم --- وهو القائل وقد رأى رسول الله صلى  
الله عليه وسلم يقبل الحسن - اتقبله؟ والله ان لى  
عشرة من الولد ما قبلت واحدا منهم - فقال "من لا  
يرحم لايرحم - " ﷺ

اس روایت سے واضح ہوا کہ پھول سے پیار و محبت کرنے ارحم کا ایک حصہ ہے۔

### جسمانی مشاہد

سابقہ کلام ان حضراتؓ کے نظائر و محاد کے سلسلہ میں آرہا ہے اب اس موقع پر یہ چیز ذکر کی جاتی ہے کہ ان دونوں نواسوں کو جناب نبی القدسؓ کے ساتھ جسمانی مشاہد کا شرف حاصل تھا اور یہ امت میں کسی اور شخصیت کو حاصل نہیں ہوا اور یہ چیز ان حضراتؓ کے حق میں اعلیٰ درجے کی فضیلت ہے۔

--- اس سلسلہ میں محدثین اور امیں ترجمہ نے بے شمار حوالہ جات ذکر کیے ہیں جو درجہ شرعت کو پہنچتے ہیں۔

ان میں سے چند ایک حوالہ جات سلسلہ بڑا کے اثبات کے لیے ناظرین کی خدمت

میں پیش کیے جاتے ہیں۔

۱۔ ایک راوی ابن الی ملیکہ ذکر کرتے ہیں کہ حضرت سیدہ فاطمۃ الزہراؑ نے فرزند "حسن بن علیؑ" کو پیار کرتے ہوئے اچھاتی تھیں اور فرماتی تھیں کہ:....  
بابی شبہ النبی لیس شبینہا بعلیؑ۔

یعنی حسن بن علیؑ کی مشابہت اپنے والد سے نہیں بلکہ اپنے نانا جان جناب نبی کرم ملکیتؐ کے ساتھ مشابہت ہے۔

۲۔ جناب نبی اقدس ملکیتؐ کے مشہور خادم حضرت انس (بن مالک)ؓ ذکر کرتے ہیں کہ حسن بن علیؑ سے بڑھ کر جناب نبی کرم ملکیتؐ کے ساتھ کوئی زیادہ مشابہ نہیں تھا اور حضرت حسین بن علیؑ کے حق میں بھی حضرت انسؓ اسی طرح کہتے ہیں کہ حسین بن علیؑ بھی آنجلاب ملکیتؐ کے زیادہ مشابہ تھے۔

وَعَنْ أَنْسٍ قَالَ لَمْ يَكُنْ أَحَدًا شَبِهَ بِالنَّبِيِّ مَلِكِيَّةٍ مِّنْ  
الْحَسَنِ بْنِ عَلَىٰ وَلِيَّ وَقَالَ فِي الْحَسِينِ أَيْضًا كَانَ  
الشَّبِيهُمْ بِرَسُولِ اللَّهِ مَلِكِيَّةٍ رَوَاهُ الْبَخَارِيُّ۔

۳۔ اسی سلسلہ میں حضرت علی الرشی فیضؑ سے بھی متعدد روایات حدیث میں مردی ہیں۔

حضرت علی الرشی فیضؑ فرماتے ہیں کہ جناب نبی کرم ملکیتؐ کے ساتھ جنم

۴۔ اس مضمون کو مندرجہ ذیل مقامات میں ملاحظہ کیا جاسکتا ہے۔

(۱) مسن امام احمدؓ ص ۲۸۳ ج ۶ تحت احادیث قاطرہ بنت رسول ملکیتؐ۔

(۲) مسن الحمیدی ص ۳۹۳-۳۹۴ ج ۲۳۹ ج ۲ تحت احادیث ابی عیین و حب السوائی۔

(۳) کتاب فضائل الصحابة لامام احمدؓ ص ۲۶۶ ج ۲۷ تحت فضائل الحسن والحسین۔

(۴) تذکرہ تاریخ ابن حajar ص ۳۱۳ تحت الحسین بن علیؑ۔

(۵) الاصابۃ لابن حجر (معہ الاستیغاب) ص ۲۰۶ ج ۲۳ تحت وصب بن عبد اللہ بن سلم السوائی۔

۵۔ مکلووۃ شریف ص ۵۶۹ الفصل الاول ماقب الہ بیت ابی ملکیتؐ

کے فوائی حصہ یعنی صدر سے لے کر سر تک حسن ہیش زیادہ مشابہ تھے۔  
اور حسین ہیش جسم کے تھانی حصہ یعنی صدر سے لے کر قدموں تک زیادہ  
مشابہ تھے۔

و عن علی ہیش قال الحسن ہیش اشبه رسول اللہ ﷺ  
ما بین الصدر الی الراس والحسین ہیش اشبه النبی  
میشل ماکان اسفل من ذالک - رواه الحرذی -  
محضیری ہے کہ جناب نبی اقدس میشل کے ساتھ جسمانی مشابہت کا پایا جانا گایت  
درجے کا شرف ہے جو حضرات حسین شریف کو قدرت کی طرف سے نصیب ہوا پس یہ  
حضرات اس حصول کمال میں دوسرے لوگوں سے ممتاز حیثیت رکھتے ہیں۔

### اطھار محبت

نبی اقدس میشل کی اولاد شریف کے ساتھ صحابہ کرام ہیش بڑی شفقت کے  
ساتھ پیش آیا کرتے تھے اور ان کے ساتھ گایت درجہ کی محبت کا اظھار فرماتے تھے۔  
اس نوع کے واقعات حدیث و تراجم کی کتابوں میں پائے جاتے ہیں۔

چنانچہ حضرت ابو هریرہ ہیش کا ایک واقعہ محدثین نے ذکر کیا ہے کہ:۔۔۔ عمر بن  
اسحاق کہتے ہیں کہ میں حسن بن علی ہیش کے ساتھ تھا کہ اتفاقاً ہماری ملاقات حضرت  
ابو هریرہ ہیش سے ہو گئی۔ حضرت حسن ہیش کو ابو هریرہ ہیش کرنے لگے کہ میں آپ  
کے جسم پر اس مقام میں بوس دینا چاہتا ہوں جہاں جناب نبی اقدس میشل بوس دیا  
کرتے تھے تو حضرت حسن ہیش نے اپنے بطن پر سے قیص اخہائی اور ابو هریرہ ہیش  
نے ان کی باف کو بوس دیا۔

- لئے (۱) مکواۃ شریف ص ۱۷۵ الفصل الثانی باب مناقب اہل بیت الہی میشل  
(۲) الفتح الربانی (ترتیب مدد احمد) ص ۱۶۹ حج ۲۲ تحت فصل اشتراک الحسن والحسین  
اعلیٰ۔

- (۳) تذییب تاریخ ابن عساکر ص ۳۱۳ تحت الحسن ہیش -  
(۴) سیر اعلام انبیاء للذہبی ص ۱۶۹ حج ۲۲ تحت الحسن بن علی ہیش -

و عن عمیر بن اسحاق قال كنت مع الحسن بن على و هریثة فلقيت ابا هریرۃ و هریثة فقال ارني اقبل منك حيث رأیت رسول الله ﷺ يقبل فقال ورفع يديصه قال فقبل سرتھ۔<sup>۱</sup>

روایت ہذا الفاظ میں عمول اختلاف کے ساتھ نور الدین الشمی نے مجع الزوائد جلد تاسع باب فضل اہل الیت میں ذکر کی ہے۔ اہل تحقیق حضرات ادھر رجوع کر کے ہیں اس سے یہ بھی پتہ چلا کہ صحابہ کرام و هریثہ اور ان حضرات میں کس قدر محبت اور ایک درسرے کا احترام تھا۔

### اہل جنت کے جوانوں کے سردار

جتاب نبی اقدس ﷺ کے مشور صحابی ابو سعید الخدراوی و هریثہ حسین کریمین اللہ عزوجلہ کی ایک اعلیٰ منقبت نبی اقدس ﷺ سے ذکر کرتے ہیں کہ:۔۔۔ آنحضرات ﷺ نے ارشاد فرمایا کہ حسن و هریثہ اور حسین و هریثہ اہل جنت کے جوانوں کے سردار ہیں۔

و عن ابی سعید قال رسول الله ﷺ الحسن والحسین سید اشباب اہل الجنۃ رواه الحرمذی۔<sup>۲</sup> مدد رجہ بالاروایت کے مضمون میں اختصار اور اجمال ہے چنانچہ بعض روایات میں حضرت ابو سعید الخدراوی و هریثہ سے یعنی اس طرح مروی ہے کہ:۔۔۔

قال ثنا ابو سعید الخدراوی قال قال النبی ﷺ  
الحسن والحسین سید اشباب اہل الجنۃ الا ابنتی

۱) الحجۃ الربانی ترتیب مسند احمد م ۱۶۸-۲۳ ج ۱۹۷۔

تحت الباب الثاني فضل الاول في محبة النبي ﷺ اربع

۲) مجع الزوائد الشمی م ۷۷۰ ج ۹ باب فضل اہل الیت و هریثہ

۳) مکملۃ شریف م ۷۰۵ ج ۵ الفصل الثاني تحت مناقب اہل بیت النبی ﷺ

۴) الحجۃ الربانی (باترتیب مسند احمد) م ۷۰۰ ج ۲۳ تحت اشتراک الحسن والحسین من

المناقب۔

الخالہ عیسیٰ بن مریم و یحییٰ بن ذکریا۔<sup>لے</sup>

یعنی ابو سعید الخدراوی <sup>رض</sup> کہتے ہیں کہ نبی اقدس <sup>صلی اللہ علیہ وسلم</sup> نے ارشاد فرمایا کہ حسن و حسین <sup>رض</sup> دونوں عیسیٰ بن مریم اور یحییٰ بن ذکریا (جو پاہم خالہ زاد برادر ہیں) کے سوال مل جنت کے جوانوں کے سردار ہیں۔

اور بعض دیگر روایات میں یہ مضمون اس طرح بھی مروی ہے کہ:۔۔۔

الحسن و الحسین سیدا شباب اہل الجنة و ابوهما خیر منهما۔<sup>لے</sup>

یعنی حضرت حسن اور حضرت حسین <sup>رض</sup> نوجوانان مل جنت کے سردار ہیں اور ان کے والد (حضرت علی الرضا <sup>رض</sup> بن ابی طالب <sup>رض</sup>) ان دونوں سے بہتر ہیں۔ روایت ہذا حافظ ابن جر العقالی نے البغوي کے حوالہ سے اپنی تصنیف "الاصابۃ" میں مالک بن الحسن کے ترجیح کے تحت ذکر کی ہے۔

ان تمام روایات کی روشنی میں علماء شارحین حدیث فرماتے ہیں کہ ایسے موقع میں عقلی و عرفی استشارة رہتا ہے جس کے بیان کرنے کی ہر جگہ حاجت نہیں ہوتی۔ اسی بنا پر روایت مذکورہ بالا کی تشریع میں شارحین حدیث لکھتے ہیں کہ:۔۔۔

انهما سیدا اہل الجنة سوی الانبياء والخلفاء

الراشدين و ذالک بان اہل الجنة کلهم فی سن واحد

وهو الشباب وليس فيهم شيخ والاکھل۔<sup>لے</sup>

متعدد یہ ہے کہ حضرات حسن و حسین <sup>رض</sup> مل جنت کے جوانوں کے سردار

لے (۱) المعرفة والتاريخ للبوسی ص ۲۷۳ ح ۲ تخت ابن ابی قم طبع بيروت۔

(۲) ملکية الاولیاء لابی قیم الاصفہانی ص ۱۷۴ ح ۵ تخت تذکرہ عبد الرحمن بن ابی قم۔

(۳) مختصر تاریخ ابن عساکر ص ۱۹۹ ح ۷ تخت الحسین بن علی <sup>رض</sup>۔

(۴) السنن الکبریٰ ص ۵۰ جلد ۵ طبع بيروت۔

لے الاصابة لابن حجر (صحیح الاستیعاب) ص ۳۸۰ ح ۳ تخت مالک بن الحسن۔

لے مرکاتۃ الغایق شرح مکواۃ شریف للملائی القاری ص ۳۹۰ ح ۱۱ تخت الرواۃ طبع مکان (باب مناقب اهل بیت النبی <sup>صلی اللہ علیہ وسلم</sup>)

بیں لیکن ان کی سیادت اخیاء کرام علیم السلام اور خلفاء راشدینؓ کے مساوا ہے اور یہ استثناء مطلقاً و عرفاً معتبر ہے۔

اور انہیں یہ سرداری جناب ﷺ کی اولاد ہونے کی وجہ سے حاصل ہوئی یہ اس طرح ہے کہ بادشاہ کا بیٹا وزیر اعظم کے حلقو میں آجائے تو اس سے خصوصی شفقت کی جاتی ہے۔

### آیتہ تطہیر اور روایت کامصداق

بعض روایات میں حضرات حسین شریفین رضی اللہ عنہما حضرت سیدہ فاطمۃ الزہرا رضی اللہ عنہما اور حضرت علی الرضا رضی اللہ عنہما کے متلقی ایک فیصلت کا واقعہ ذکور ہے کہ جناب نبی کریم ﷺ نے ان کو اپنی چادر مبارک میں داخل فرمایا اور ان کے حق میں ارشاد فرمایا کہ:—

انما يريد الله ليذهب عنكم الرجس اهل البيت  
ويظهر لكم تطهيرًا

اور بعض روایات کے اعتبار سے مزید یہ کلمات بھی ارشاد فرمائے کہ:—

اللهم هب لاء اهل بيتي

اس مقام میں علماء کرام الٰیٰ اللہ عزوجلّہ کا موقف یہ ہے کہ ذکورہ بالا آیت تطہیر اپنے سیاق و سبق کے اعتبار سے اولاد والذات ازواج مطرراتؓ کے حق میں بازی ہوئی ہے اور اس آیت کامصداق بالا صلی نبی اقدس ﷺ کے ازواج مطرراتؓ ہی ہیں اور یہ شرف انہیں حاصل ہے۔

لیکن جب یہ آیات ازواج النبی ﷺ کے حق میں بازی ہو جیں تو اس کے بعد آنحضرت ﷺ نے ذکورہ بالا حضراتؓ کو بھی بذریعہ دعا اس شرف میں شامل و شریک فرمایا اور اعزاز بخشنا۔

علامہ القرطبیؒ نے اپنی تفسیر الجامع لاحکام القرآن (ص ۱۸۳-۱۸۴ ج ۱۳) میں آیت و اذکر ما یتلی فی بیوتکن (سورۃ الزراب) میں اسی مضمون کو بشارت ذیل نقل کیا ہے:—

فهذه دعوة من النبي ﷺ لهم بعد نزول الآية،  
احب ان يدخلهم في الآية الصالحة خوطب بها الزواج -  
حاصل یہ ہے کہ نزول آیت (تطیر) کے بعد ان چاروں حضرات کے حق میں نی  
اقدس ﷺ کی طرف سے یہ دعا ہے اور آپ ﷺ پسند فرمائے ہیں کہ آیت میں  
ازواج مطررات کو جو شرف بخشائی گیا ہے اس میں ان چاروں حضرات کو بھی شریک و  
شامل فرمائیں۔

...اس مقام میں شاہ عبدالعزیز حدث دہلویؒ کا یہ بیان قابل ذکر ہے کہ:—  
ام سلمة رضی اللہ عنہ گفت کہ مرانیز شریک بکن فرمود  
کہ انت علی خیر او انت علی مکانک دلیل صریح  
است برآنکه نزول آیت در حق ازواج بود و  
آنحضرت ﷺ این چهار کس رانیز بہ دعائی خود  
درین وعدہ داخل ساخت۔ واگر نزول آیت در حق  
اینها می بود حاجت بدعا چہ بود؟ و آنحضرت ﷺ  
چرا تحصیل حاصل می فرمود؟ ولہذا ام سلمة  
رضی اللہ عنہ را درین دعا شریک نہ کرد کہ در حق او این  
دعاء تحصیل حاصل دانست۔<sup>لہ</sup>

یعنی ام المومنین ام سلمة رضی اللہ عنہا نے عرض کیا کہ مجھے بھی آپ ﷺ اس میں  
شریک کریں تو آنچاہب ﷺ نے فرمایا کہ تم تو پہلے خیر ہو یا تم اپنے مقام و مرتبے پر  
ہو (یعنی تجھے اس کی حاجت نہیں) یہ اس بات کی صریح دلیل ہے کہ آیت تطیر کا نزول  
ازواج مطررات " کے حق میں تھا اور آنچاہب ﷺ نے ان چار افراد کو بھی اپنی دعا  
کے ذریعے اس وعدہ میں شامل فرمایا اگر آیت کا نزول ان چار نفوس کے حق میں تھا تو  
ان کے لیے دعا کی حاجت نہ تھی آنچاہب ﷺ نے تحصیل حاصل کیوں فرمائی؟ اور  
اسی وجہ سے ام سلمة رضی اللہ عنہا کو اس دعا میں شامل نہیں فرمایا تھا کہ یہ دعا اس

کے حق میں تحصیل حاصل تھی۔

محقریہ ہے کہ حسین شریف رضی اللہ عنہما کو اس فضیلت میں بذریعہ دعا شامل فرمایا گیا اور یہ چیزان کے حق میں عمدہ شرف ہے۔

### نوت

یہ بحث آیت تطییر و حدیث کسائے قابل ازیں ہم نے اپنی تالیف "بیات اربعہ" کے صفحہ ۳۰۵-۳۰۶ پر ذکر کر دی تھی۔ مزید تحصیل وہاں "و حم ثالث" کے تحت ملاحظہ فرمائیں۔

نیز اس دور کے جید عالم و محقق حضرت مولانا محمد تقی عثمانی مدظلہ نے اپنی تالیف "تمکملہ فتح الملهم" جلد خامس ۱۰۵-۱۰۶ اباب فضائل علی بن ابی طالب رضی اللہ عنہما کے تحت روایت کسائے پر عمدہ بحث درج کر دی ہے اور وہ استفادہ کے قابل ہے۔

### دعوت مبارکہ اور حسین رضی اللہ عنہما کی فضیلت

مبارکہ کاواقعہ اہل نجران کے نصاریٰ کے ساتھ ۹۶ میں پیش آیا تھا جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف سے اہل نجران کے نصاریٰ کو دعوت اسلام دی گئی تو ان کی طرف سے اکابر نصاریٰ کا ایک وفد جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوا اور اپنے مذہبی مسائل میں متفکروں کی لیکن اس میں انہوں نے کچھ بخشی اختیار کی اور جو چیزیں جناب نبی اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے بیان فرمائیں ان پر نصاریٰ کو تسلی نہ ہوتی۔

اس موقع پر سورۃ آل عمران کی درج ذیل آیات نازل ہوئیں جن میں ذکر ہے کہ:—

فقل تعالوا ندع ابناء نا وابناه کم ونساء نا  
ونساء کم وانفسنا وانفسکم ثم نبکھل فنجعل  
لعنة الله على الكاذبين۔

(پ ۳ سورۃ آل عمران)

اس آیت کا مفہوم یہ ہے کہ جو شخص (حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے بارے میں

آپ کے پاس علم آجائے کے بعد جھوڑا کرے تو کہہ دیجئے کہ آؤ ہم اپنے بیٹوں کو بلا کیں تم اپنے بیٹوں کو بلاو اور ہم اپنی عورتوں کو بلا کیں تم اپنی عورتوں کو بلاو اور ہم اپنی ذاتوں کو بلا کیں تم اپنی ذاتوں کو بلاو پھر ہم گز گزرا کر اللہ تعالیٰ سے دعا مانگیں اور جھوٹ بولنے والوں پر اللہ تعالیٰ کی لعنت کریں۔

تو اس موقع پر جناب نبی اقدس ﷺ نے اس ارشاد خداوندی کے مطابق الٰٰ نجراں کے نصاریٰ کو مبارکہ کی دعوت وی تیکن وہ اپنے اکابر سے مشورہ کی ہنا پر مبارکہ کے لیے آمادہ نہ ہوئے اور مسلمانوں کو جزیہ دینا قبول کر لیا اور اس طرح مبارکہ کی نوبت پہنچنی آئی۔

بعض روایات کے مطابق جناب نبی کریم ﷺ نے مبارکہ کے لیے تیاری فرمائی تو اس موقع پر مبارکہ میں شامل کرنے کے لیے حضرت علی الرضا حسین شریفین اور سیدہ فاطمۃ الزہرا رض کو اپنے ساتھ بلا لیا اور یہ روایت اپنی جگہ پر درست اور صحیح ہے۔ (یاد رہے کہ جناب نبی اقدس ﷺ کی دیگر تینوں صاحبو زادیاں اس واقعہ سے پہلے انتقال فرمائی تھیں)

نیز اس مقام میں دیگر روایات بھی پائی جاتی ہیں جن میں مذکور ہے کہ جناب نبی اقدس ﷺ حضرت ابو بکر صدیق رض اور ان کی اولاد حضرت عمر فاروق رض اور ان کی اولاد حضرت عثمان زو النورین اور ان کی اولاد اور حضرت علی الرضا رض اور ان کی اولاد رض کو بھی مبارکہ میں شامل کے لیے اپنے ساتھ لائے تھے۔

ان تمام روایات پر نظر کرنے سے یہ چیز معلوم ہوتی ہے کہ اگر مبارکہ کی نوبت آتی تو جناب نبی اقدس ﷺ ازواج مطہرات کو حسب حکم خداوندی اس میں ضرور شامل کرتے جس طرح آپ نے حضرت علی و سیدہ فاطمہ اور حسین شریفین کو اس میں شامل کرنا منظور فرمایا تھا اور اسی طرح حضرات خلقاء مثلاً رض اور ان کی اولادوں کے علاوہ اپنی ازواج مطہرات حضرت عائشہ صدیقہ رض اور حضرت حفہ رض کو بھی

لئے (۱) تفسیر الدر المشور للیسو می مص ۲۸۰ ج ۲ تحت آلاتہ قتل تعالوا۔

(۲) تفسیر روح العالم سید محمود آلوی مص ۱۹۰ ج ۳ پارہ سوم تحت الافت

(۳) تفسیر لشکرانی مص ۲۸ ج ۲ تحت آئت مبارکہ پارہ سوم۔

شامل کرنا لحوظ خاطر قابل

یعنی اگر واقعہ مبابرہ پیش آتا تو ان سب حضرات کو بھی شامل فرمایا جاتا۔

فلمذہ اس واقعہ میں جس طرح دیگر حضرات کی فضیلت کا ثبوت پایا جاتا ہے اسی طرح حضرات حسین شریفین کی فضیلت اور عزت افرادی ثابت ہوتی ہے جس کو ہم صحیح طور پر تسلیم کرتے ہیں۔

ابتدہ خارج ان نظریات کے خلاف ہیں اور وہ ان کی عملت اور فضیلت کو تسلیم نہیں کرتے۔

### تنبیہ

مسئلہ ہذا قبل اذیں ہماری تالیفات۔

- ۱۔ بیانات اربعہ میں وہ مسمی سادس (۶) کے تحت میں ۲۲۲ تاں ۲۲۹ پر اور
- ۲۔ بیرون سیدنا علی المرتضی جوہڑی میں عنوان "وند اہل نجران اور واقعہ مبابرہ" کے تحت باحوالہ درج کیا جا چکا ہے متعلق تفصیلات وہاں ملاحظہ فرمائکتے ہیں۔

اہل بیت نبی مطہری کے ساتھ حسن سلوک اور رعایت کا فرمان

ان حضرات التصویر کے فضائل کے سلسلہ میں چند ایک چیزیں سماقاز کر کی ہیں اور مزید بھی ان کے فضائل و مناقب پیش روایات میں پائے جاتے ہیں۔ اس سلسلہ میں ایک معروف روایت ہے جسے "حدیث تلقین" کے نام سے ذکر کیا جاتا ہے اس میں آنحضرت مطہری کے اہل بیت اور اولاد شریف کے مقام و مرتبہ کو بیان کیا گیا۔ چنانچہ جناب نبی کریم مطہری نے ارشاد فرمایا:-۔۔۔

انی ترکت فیکم ما ان اخذتم به لن تحصلوا اکتحاب

الله و عصرتی اہل بیسی رواہ ترمذی۔۔۔

یعنی آنحضرت مطہری نے ارشاد فرمایا کہ اے لوگوں میں نے تم میں وہ چیز جھوڑی ہے

لئے بیرونی حلیۃ میں ۲۲۰ ج ۳ تحت باب یہ مذکور ہے ما متعلق بالوفد الی وندت علیہ مطہری

لئے مکواہ شریف میں ۵۶۹ الفعل الثاني باب مناقب اہل بیت النبی مطہری

اگر تم اس کے ساتھ تمک کرو اور اسے پکڑو تو ہرگز گمراہ نہیں ہو گے وہ اللہ کی کتاب ہے اور میری اولاد اور اہل بیت ہیں۔

اسی طرح اس مضمون کی متعدد روایات کتب حدیث میں مردی ہیں فرمان نبوی ہذا میں اس بات کی نصیحت فرمائی گئی ہے کہ ان حضرات کے ساتھ مودت اور محبت سے پیش آنا ہو گا اور ان کی تعظیم اور تقدیر ملحوظ رکھنا ہو گی اور ان کے حقوق کی رعایت کرنی ہو گی تاکہ ان پر مظلوم نہ ہوں اور بختنہ کی جائے۔

معنقریہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی کتاب (قرآن مجید) کے ساتھ تمک کیا جائے اور اس پر عمل درآمد کیا جائے اور جناب نبی کریم ﷺ کے ازواج مطراۃؓ اور اولاد شریف ﷺ کے ساتھ حسن معاملہ کیا جائے اور ان کے حقوق کو ملحوظ رکھا جائے اور ان کی تقدیر و تعظیم پیش نظر رہے۔

### تبیہ

حدیث "نقین" کے متعلق بہت سی ابحاث فریقین میں جاری ہیں اور اس روایت کی تفصیل میں دونوں فریقوں نے بہت کچھ تحریر کیا ہے۔

بندہ نے بھی اس روایت پر "حدیث "نقین" کے نام سے ایک کتابچہ تحریر کیا تھا جو متعدد بار شائع ہو چکا ہے۔

لہذا اس روایت کی تفصیلات مطلوب ہوں تو مذکورہ کتابچہ کی طرف رجوع فرمائے ہیں۔



## الفصل الثاني

عد خلفاء ثلاثۃ الصیغہ

### عبد صدیق

سابقاً فصل اول میں حضرات حسین شریفین اللہ عنہما کے وہ حالات ذکر کیے گئے ہیں جن کا تعلق عبد نبی ﷺ کے ساتھ تھا اور دور نبی میں جو احوال جتنے جتنے دستیاب ہو سکے ان کو ذکر کیا گیا۔

...اب اس کے بعد حضرات خلفاء ثلاثۃ الصیغہ کے عد خلافت میں جو واقعات حضرات حسین کریمین اللہ عنہما سے متعلق دستیاب ہوئے ہیں ان کو ایک ترتیب کے ساتھ ذکر کرنا مقصود ہے (بعونہ تعالیٰ) اور یہ واقعات ایک جگہ کے اعتبار سے جو میر ہو سکے ہیں ان کو پیش کیا جاتا ہے۔ اس نوع کے تمام واقعات کو زیر قلم کر لیتا ہوا مشکل امر ہے۔

### قدر دانی

حضرت ابو بکر صدیق ہبھی جناب نبی کرم ﷺ کے نواسوں کی بنت عزت افرائی اور قدر دانی فرمایا کرتے تھے۔  
چنانچہ ابن کثیرؓ نے لکھا ہے کہ:....

و قد کان الصدیق یجله و یعظمه و یکرمہ و  
یحبه و یتوفداہ... اختم

اس کا مفہوم یہ ہے کہ حضرت صدیق اکبر ہبھٹو حسن بن علی ہبھٹو کی تکریم اور تنظیم ملحوظ رکھتے تھے اور ان کے ساتھ محبت کرتے اور ان پر ندا ہوتے تھے۔ چنانچہ اس سلسلہ میں صدیقی عمد خلافت کے چند ایک واقعات پیش کیے جاتے ہیں۔

### اطمار محبت

حضرت ابو بکر صدیق ہبھٹو کے عمد خلافت کا ایک واقعہ ہے کہ:—  
ایک صحابی عقبہ بن الحارث ہبھٹو ذکر کرتے ہیں کہ جناب ابو بکر صدیق ہبھٹو نے ہمیں عصر کی نماز پڑھائی اور مسجد نبوی ملٹیپلیکیٹ سے باہر تشریف لائے حضرت علی الرضاؑ بھی آپ کے ہمراہ تھے۔

یہ حضرات حسن بن علی ہبھٹو کے پاس سے گزرے وہ بچوں کے ساتھ کھیل رہے تھے۔ حضرت ابو بکر صدیقؓ نے حسنؓ کو اپنے کندھے پر اٹھایا اور فرمائے گئے کہ—  
یہ فرزندِ نبی کریم ملٹیپلیکیٹ کے ہم قتل ہیں علی بن ابی طالب ہبھٹو کے مشابہ نہیں ہیں اور حضرت علی الرضاؑ یہ کلام سن کر تبسم فرمائے تھے۔  
چنانچہ بخاری شریف میں ہے کہ:—

عن عقبة بن الحارث قال رأيت ابا بكر ہبھٹو حمل  
الحسن ہبھٹو وهو يقول بابى شبىه بالنبى ملٹیپلیکیٹ  
ليس شبىه بعلی ہبھٹو وعلى ہبھٹو يضحك۔<sup>۱</sup>

- لئے (۱) بخاری شریف ص ۵۳۰ ج اول باب مناقب الحسن و الحسین ہبھٹو طبع دہلی۔  
(۲) مکھواہ شریف ص ۷۲۷ ج الفصل الثالث باب مناقب اہل بیت النبی ملٹیپلیکیٹ  
(۳) الفتح الربانی (ترتیب مندرجہ) ص ۱۲۸ ج ۲۲ تحت فصل فی اذ الحسن بن علی  
کان شبیه النبی ملٹیپلیکیٹ... الخ  
(۴) مختصر تاریخ ابن عساکر ابن منظور ص ۸۸ ج ۷ تحت الحسن بن علی، طبع بیروت۔  
(۵) البدایہ لابن کثیر ص ۳۲۸ ج ۸ تحت الحسن بن علی سنتہ ۵۲۹ھ (طبع اول مصری)  
(۶) رحماء بنی تمم حصہ صدیقی از مؤلف کتاب ہداس ص ۲۰۲ تحت فصل اول۔  
(۷) السنن الکبریٰ للنسائی ص ۳۸ جلد ۵۔ طبع بیروت۔

## شیعہ کی طرف سے تائید

شیعہ کے قدیم سوراخ یعقوبی نے اپنی تاریخ یعقوبی جلد ثانی میں واقعہ مندرجہ بالا جبارت ذیل نقل کیا ہے:—

ان ابا بکر قال له وقد لقيه في بعض طريق المدينة  
بابى شبىه بالنبوى غير شبىه بعلى <sup>ل</sup>  
يعنى مدینہ شریف کے بازار میں (حضرت) ابو بکر ہبھٹو کی ایک بار حسن ابن علی  
ہبھٹو سے ملاقات ہوئی تو انہوں نے کہا یہ فرزند قونی اقدس ملٹھبیہ کے مشابہ ہیں علی  
ہبھٹو کے مشابہ نہیں ہیں۔  
یہاں سے معلوم ہوا کہ یہ حضرات ایک دوسرے کی قدر دانی کرتے تھے اور  
فضیلتوں کا ہم اقرار کرتے تھے۔

## عبد فاروقی

قبل ازیں عبد صدیقی ہبھٹو کے چند ایک واقعات ذکر کیے ہیں اب اس کے بعد  
حسن بن شریفین <sup>الظہر عہدہ</sup> کے وہ واقعات پیش کیے جاتے ہیں جن کا تعلق عبد فاروقی سے  
ہے۔

حضرت فاروق اعظم ہبھٹو جناب نبی اللہ ملٹھبیہ کے ہر دنوں اس کے ساتھ ہڑے  
احترام و اکرام سے پیش آیا کرتے تھے۔

## پوشک کا عطیہ

مورخین نے لکھا ہے کہ:—

جناب فاروق اعظم ہبھٹو کے عبد خلافت میں فتوحات کثیرہ ہوئیں اور بہت سے  
غنمیں مدینہ منورہ پہنچے۔

ایک بار بہت سی عبدہ پوشکیں اور کپڑے علاقہ یمن سے دربار خلافت میں آئے

تو حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کی اولادوں کو پوشائیں عایت فرمائیں اور حضرت حسن اور حضرت حسین رضی اللہ عنہم کے لیے ان میں کوئی مناسب پوشائی نہ تھی۔

اس پر جناب عمر فاروق رضی اللہ عنہ نے والی بیکن کو پیغام ارسال فرمایا کہ: ---

ان دونوں صاحزوں کے شایان شان لباس تیار کر کے بھیجا جائے چنانچہ جب وہ لباس تیار ہو کر آیا اور حسین شریفین نے زیب تن کیا تو اس وقت حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ اب میری طبیعت خوش ہوئی ہے۔

حماد بن زید عن معمور عن الزهرى ان عمر رضي  
كسا ابناء الصحا به و لم يكن فى ذالك ما يصلح  
للحسن والحسين فبعث الى اليمن فاتى بكسوة  
لهمافقاً الان طابت نفسى

### مالی حقوق کی رعایت

اب اس کے بعد یہ چیز ذکر کی جاتی ہے کہ عمد فاروقی میں حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی طرف سے حسین شریفین رضی اللہ عنہم کے مالی حقوق کی پوری طرح رعایت کی جاتی تھی اور حسین کریمین رضی اللہ عنہم کے وظائف دیگر حقداروں کی طرح حسب مرتب ادا کیے جاتے تھے۔

--- چنانچہ اس سلسلہ میں چند ایک حوالہ جات پیش خدمت ہیں: ---

۱۔ --- امام جعفر صادقؑ اپنے والد گرامی امام محمد باقرؑ سے ذکر کرتے ہیں کہ حضرت

(۱) سیر اعلام النبلاء للذہبی ص ۱۹۱ ج ۳ تحت تذکرہ حسین رضی اللہ عنہ

(۲) سیرۃ عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ مص ۷۹ لابن الجوزی۔ طبع مصر۔

(۳) البدایہ لابن کثیر ص ۲۰۷ ج ۸--۸ فصل فی ذکر شی من فضائله

(۴) ریاض النفرة لمحب البری مص ۲۸-۲۹ ج ۲ طبع مصر۔

(۵) کنز العمال مص ۱۰۶ ج ۷ طبع اول بحوالہ ابن سعد۔

(۶) مختصر تاریخ ابن عساکر مص ۷۲ ج ۷ تحت الحسین بن علی رضی اللہ عنہ

عمر بن بشیر نے حسین بن ابی طالب کے وظائف ان کے والد گرامی (علی المرتضی  
بن بشیر) کے برابر مقرر فرمائے۔

اور پانچ ہزار درہم بدروی صحابہ (رضی اللہ عنہم) کے موافق سالانہ عطا فرمایا کرتے  
تھے۔

عن جعفر بن محمد عن ابیه ان عمر الحق  
الحسن والحسین بابیہما وفرض لهم ای خمسة  
الاف خمسة الاف۔<sup>۱</sup>

ان عمر بن الخطاب لما دون الديوان وفرض  
العطاء الحق الحسن والحسین بفرضۃ ابیہما مع  
اہل بدرا لقرباتھما من رسول الله ﷺ ففرض لكل  
واحد منهما خمسة الاف درہم۔<sup>۲</sup>

مندرجہ بالا روایت کا مضموم یہ ہے کہ جب حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ نے دفتر قائم  
کیا اور لوگوں کے وظائف مقرر کیے تو حسین شریفین (رضی اللہ عنہم) کے لئے بھی ان کے  
والد گرامی کے وظائف کے مطابق وظیفہ مقرر کیا جو کہ بدروی صحابہ کرام کے مساوی تھا  
اس بنا پر کہ یہ حضرات جناب نبی اقدس ﷺ کے قریبی رشتہ داروں میں سے تھے اور  
اس وظیفہ کی مقدار پانچ ہزار درہم فی کس (سالانہ) مقرر کی گئی۔

۱۔ کتاب الاموال لابی عبد القاسم بن سلام ص ۲۲۳- ۲۲۴ باب فرض الاعیان من الفتن  
طبع مصر۔

۲۔ مختصر تاریخ ابن عساکر لابن منظور ص ۱۲۷ تھت الحسین بن علی رضی اللہ عنہ

۳۔ شرح معانی الادثار للحاوی ص ۱۸۱ تھت ۲۲۲ آخراً کتاب وجہ الغی و تم الغایم۔ طبع  
دلی۔

۴۔ ذخیر العقی ص ۱۳۵ تھت ذکر جعل عمر بن بشیر عطاہما مثلف عطاہما

۵۔ تذہیب ابن عساکر لابن بدرا نص ۲۱۲ تھت الحسین بن علی رضی اللہ عنہ

۶۔ (السن الکبری للیسمی مع الجوہ الرشی ص ۳۵۰ تھت ۲۶۲ کتاب التسمی من الفتن والغایم۔

۷۔ البدای لابن کثیر ص ۳۶۸ تھت سنۃ ۵۳۹

۸۔ مختصر تاریخ ابن عساکر لابن منظور ص ۱۳۷ تھت الحسین بن بشیر

## کسری کے خزانے کی تقسیم

... مشور محدث عبد الرزاق نے اپنے "المصنف" جلد یازھم (۱۱) باب الديوان میں ذکر کیا ہے کہ کسری کے خزانے جب عمد فاروقی میں پہنچے تو اس پر حضرت عمر بن حیثی نے صحابہ کرام رضی اللہ عنہم سے تقسیم کے معاملہ میں مشورہ دریافت کیا کہ ان خزانے اور اموال کو پیانے سے ماب کر تقسیم کیا جائے یا ہاتھوں کی ہتھیلوں سے اندازہ کر کے لوگوں کو دیا جائے۔

تو اس وقت حضرت علی الرضا رضی اللہ عنہ نے یوں مشورہ دیا کہ: ... ہاتھوں کی ہتھیلوں سے دینا کافی ہے۔

پھر لکھا ہے کہ حضرت عمر نے سب سے پہلے سیدنا حسن بن علی رضی اللہ عنہ کو بلاکر ہتھیلوں سے ماب کر دیا اور پھر سیدنا حسین بن علی رضی اللہ عنہ کو بلاکر اسی طرح دیا پھر اور لوگوں کو بلاکر دینا شروع کر دیا۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے ایک دفتر قائم کیا اور مهاجرین میں سے ہر مهاجر کے لئے پانچ ہزار درهم سالانہ اور انصار میں سے ہر انصاری کے لئے چار ہزار درهم سالانہ وظیفہ مقرر کیا اور ازدواج مطہرات میں سے ہر ایک خاتون کے لئے بارہ ہزار درهم سالانہ وظیفہ منسین کیا۔

تم قال أَنْكِيل لَهُمْ بِالصَّاعِ اَمْ نَحْشُوا؟ فَقَالَ عَلَى  
رضی اللہ عنہ بِلَ احْتَوَاهُمْ - ثُمَّ دعا حسن بن علی رضی اللہ عنہ اول  
 الناس مختاراًه ثم دعا حسیناً ثم اعطى الناس - و  
 دون الديوان وفرض للمهاجرين لكل رجل منهم  
 خمسة آلاف درهم في كل سنة وللأنصار لكل رجل  
 منهم أربعة آلاف درهم وفرض لزواج النبي صلی اللہ علیہ وساتھی لكل  
 امرأة منهن اثنى عشر الف درهم ... ائمہ

---

لئے المصنف عبد الرزاق ص ۱۰۰ ج ۱ باب الديوان۔ (طبع مجلس علمی)

## خمس عراق سے وظائف

۳۔ اکابر علماء نے اس سلسلہ میں یہ چیز بھی ذکر کی ہے کہ:—  
 ایک بار جناب عمر فاروق رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ جب ہمارے پاس عراق کے مفتوح ہونے کے بعد خمس آئے گا تو ہم ہر غیر شادی شدہ ہائی کی تزویج کر دیں گے اور جس ہائی کے پاس خادمہ (لوڈی) نہ ہوگی اسے خدمت کے لیے خادمہ دیں گے۔  
 اور حضرت عمر رضی اللہ عنہ حضرت حسن رضی اللہ عنہ اور حضرت حسین رضی اللہ عنہ کو خمس سے عطیات دیا کرتے تھے۔

عن حماد بن زید عن النعمان بن داشد عن الزهری ان عمر بن الخطاب ”قال ان جاء نی خمس العراق لادع هاشمیا الا زوجته ولا من لا جارية له الا اخدمه قال وكان يعطي الحسن والحسين۔“

## حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے خانہ میں آمد و رفت

حضرت علی الرشی رضی اللہ عنہما کا نکاح امیر المومنین حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہما سے کر دیا تھا اس سلسلہ رشتہ داری کی بنی پر حسین شریفین رضی اللہ عنہما کی آمد و رفت اپنی بیوی کے ہاں حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہما کے گھر میں ہوتی تھی اور باہم نشست و برخاست رہتی تھی۔

چنانچہ محدثین نے یہ چیز ایک فتنی سلسلہ کے تحت ذکر کی ہے کہ:—  
 انسان اپنی بیوی کے بالوں پر نظر کر سکتا ہے، چنانچہ ابن ابی شیبۃ نے اپنی بیوی کے ساتھ لکھا ہے کہ:—

- (۱) کتاب الاموال لابی عبید القاسم بن سلام ص ۳۲۵ باب حکم ذوق القربی من المحس۔
- (۲) ریاض الفکرہ الحب البری ص ۲۸۷ باب ذکر مذکور ماقرئ رسول ﷺ
- (۳) سحر العمال لعلی تحقیق النبی ص ۳۰۵ باب رواہت ۱۳۷۸ طبع اول دکن۔
- (۴) رحماء نیکم از مؤلف کتاب بڑا ص ۱۸۶-۱۸۷ باب دوم فعل رائج تحت محمل نوادرم۔ (حصہ فاروقی)

عن ابی البختری عن ابی صالح ان الحسن  
والحسین کا ناید خلان علی اختہما مکلثوم وہی  
تعشط۔<sup>لہ</sup>

یعنی سیدنا امام حسن ہوشی اور سیدنا امام حسین ہوشی اپنی بن ام کلثوم کے پاس  
تشریف لے جایا کرتے تھے اس حالت میں کہ وہ (بعض اوقات) اپنے سر کے بالوں میں  
کنگھی کر رہی ہوتی تھیں۔

### حضرات حسین رضی اللہ عنہ کے فرمان بر بلال رضی اللہ عنہ کی اذان

عبد فاروقی میں فتح بیت المقدس کے موقع پر جناب امیر المومنین حضرت عمر فاروق  
ہوشی ملک شام تشریف لے گئے۔ اس وقت حضرت بلال ہوشی ساتھ تھے۔ آنم صوف  
ہوشی نے ملک شام میں اقامت کے لیے حضرت عمر فاروق ہوشی سے اجازت لے لی  
اور وہیں مقیم ہو گئے۔

اس دور کا ایک واقعہ علماء تراجم نے ذکر کیا ہے کہ:....

جناب بلال ہوشی خواب میں جناب نبی القدس ملکہ ہشم کی زیارت سے مشرف  
ہوئے۔ آنجلاب ملکہ ہشم نے بلال ہوشی کو فرمایا۔

ماہذہ الجفوۃ یا بلال ما ان لکان تزورنا

یعنی اے بلال یہ کیا جفا ہے؟ کیا ابھی تک وہ وقت نہیں آیا کہ تم ہماری ملاقات  
کرو؟

... تو بلال ہوشی بڑے غماک اور خوفزدہ حالت میں بیدار ہوئے اور اسی وقت  
 مدینہ طیبہ کی طرف سفر اختیار کیا اور جناب نبی کریم ملکہ ہشم کے مرقد مبارک پر آپنے  
 اور گریہ زاری کرتے اور بے ساختہ مزار مبارک پر لوٹتے پوٹتے تھے۔ یہ ان کی  
 دار الفتکی کی کیفیت تھی۔

لہ (۱) المسنونابن الی شیعہ م ۳۲۶ ج ۲ تخت کتاب النکاح۔ طبع جدید دکن باب ما قالوا  
نی الرجل مثل ای شرعاً خاتاً او ابتدأ۔

(۲) رحماء نسخہ فاروقی م ۲۵۶ تخت امر ران۔...، مalf کتاب ہذا

اس موقع پر حضرت حسن یوں اور حسین یوں تشریف لائے۔ حضرت بلال  
یوں ان حضرات کو اپنے جسم سے لگایا اور پونے لگے۔  
تو اس وقت حسین کریمؑ نے یہ خواہش ظاہر کی کہ ہم پاچتے ہیں کہ  
آپ آج صبح کی اذان کیں۔

حضرت بلال یوں نے یہ بات تسلیم کر لی اور پھر صبح کے وقت مسجد نبوی کی چھت  
پر چڑھے اور اسی مقام پر کھڑے ہو گئے جہاں عمد نبوی میں اذان کے لیے کھڑے ہوتے  
تھے اور پھر انہوں نے اللہ اکبر اللہ اکبر کہا۔۔۔

فَلَمَا قَالَ اللَّهُ أَكْبَرُ اللَّهُ أَكْبَرُ ارْتَجَتِ الْمَدِينَةِ فَلَمَّا  
قَالَ أَشْهَدَ إِنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ زَادَتْ رِجْلَهَا فَلَمَّا قَالَ  
أَشْهَدَنَا مُحَمَّدًا رَسُولَ اللَّهِ خَرَجَ النِّسَاءُ مِنْ خَدْرَهُنَّ  
فَعَمَرَأُ يَوْمًا يُوْمًا كَثِيرًا بَاكِيًّا وَبَاكِيَّةً مِنْ ذَالِكَ الْيَوْمِ لَمْ

حاصل کلام یہ ہے کہ جب حضرت بلال یوں نے اللہ اکبر کے کلمات ادا کیے تو  
المیڈینہ میں اضطراب پیدا ہو گیا اور پریشانی طاری ہو گئی اور جب انہوں نے کلمہ لا الہ  
الا اللہ دو ہر ایسا تو لوگوں میں بیجان اور زیادہ ہوا اور جب کلمہ احمد ان محمد رسول اللہ بلال  
یوں یوں نے پڑھا تو مدینہ کی پرده دار خواتین بھی اپنے گھروں سے باہر نکل آئیں اور اس  
موقع پر تمام المیڈینہ مردوں روتے ہوئے دیکھے گئے (کویا گذشتہ دور رسالت کا ایک  
نقشہ سامنے آگیا اور اس مقدس عمد کی یاد تازہ ہو گئی)

### اسلامی جمادات شرکت اور کرامت کا ظہور

شیعہ علماء نے حضرت حسن مجتبی یوں کی ایک کرامت ذکر کی ہے اور واقعہ اس  
طرح لکھا ہے کہ:۔۔۔

- (۱) اسد الغائبہ فی معززۃ الصحابة لابن اثیر الجیری ص ۲۰۸ ج ۱ اوں تحت بلال بن ریاح
- (۲) کتاب وقایع الوقای للمسودی ص ۱۳۵۶-۱۳۵۷ ج ۲ بحوالہ ابن عساکر الباب  
الثامن الفصل الثاني۔ طبع ثانی۔ بیروت۔
- (۳) آثار السن لشیعہ محمد بن علی التمہودی ص ۷۷ ج ۲۔ طبع مکمل۔

شہر اصفہان میں ایک مسجد ہے وہاں کے لوگ اسے سان الارض کہتے ہیں یہ مسجد فاضل ہندی کی قبر کے نزدیک ہے۔

وہاں کے اکابر کہتے ہیں کہ عمر بن الخطاب رض کی خلافت کے عمد میں اسلامی لشکر کے ساتھ امام حسن رض فتوحات کے سلسلہ میں یہاں تشریف لائے تو اس وقت یہ زمین جناب امام حسن رض سے ہمکلام ہوئی اور اس نے گفتگو کی اس وجہ سے لوگ اس مقام کو سان الارض کہتے ہیں۔

چنانچہ اس واقعہ کو شیخ عباس القمی نے اپنی تصنیف تتمہ المنتهی فی وقائع ایام الخلفاء میں جبارت زیل تحریر کیا ہے۔

مسجدے سے ست در بلده (اصفہان) معروف ”بلمان الارض“ در طرف شرقی مزار تخت نولاد نزدیک یہ قبر فاضل ہندی اہل آنجامیگوئند کہ موضع زمین با حضرت امام حسن مجتبی علیہ السلام تکلم کردہ در زمانیکہ آخر پرست و رایام خلافت عمر بن الخطاب رض بالشکر اسلام بجھت فتوحات بایں مکان تشریف آور رہہ وازیں جبت اور سان الارض میگونید۔

روایت ہذا کے ذریعے جناب سیدنا حسن رض کی کرامت کا وقوع پایا گیا اور ثابت ہوا کہ آنوصوف رض عمد فاروقی میں اسلامی عساکر میں مشویت کرتے تھے اور جنگی معاملات میں حصہ لیتے تھے۔ یہ چیز خلفاء اسلام کے ساتھ امام موصوف رض کے حسن رو اب طپ پر دال ہے اور دینی امور میں حصہ لینے کی نشاندہی کرتی ہے۔

### تنبیہ

اس واقعہ کے ثبوت اور صحت کے ذمہ دار شیعہ علماء ہیں ہم نے بطور الزام ان سے نقل کیا ہے۔

لئے (۱) تتمہ المتنی شیخ عباس القمی ص ۲۶۲-۳۹۰ تخت خلافت معتقد بالله۔

(۲) رحماء نیشم حصہ فاروقی ص ۲۶۵-۲۶۶ تخت نصل سوم باب سوم (از مؤلف کتاب

ب۱)

## حضرت عمر بن حیثم کی قلگر آخرت اور امام حسن بن حیثم کی گواہی

اس سلسلہ میں ابن عساکر کے خوالہ سے کنز العمال میں روایت مذکور ہے کہ راوی ابو مطر کرتا ہے کہ میں نے حضرت علی بن حیثم سے نادہ فرماتے تھے (جب بھوی ابو لولو نے حضرت عمر بن حیثم پر حملہ کر دیا تھا) میں عمر بن خطاب بن حیثم کے ہاں پہنچا وہ پریشانی کے عالم میں تھے تو میں نے کہا کہ اے امیر المؤمنین آپ اس طرح کیوں افطراب اور پریشانی میں ہیں؟ تو حضرت عمر فاروق بن حیثم نے فرمایا کہ میرے حق میں جو آسمانی فیصلہ ہے وہ مجھے معلوم نہیں کہ جتنی ہوں یا روزخی؟ اس وجہ سے پریشان ہوں۔ حضرت علی بن حیثم فرماتے ہیں کہ میں نے ان سے کہا کہ آپ کو جنت کی خوشخبری ہو۔ میں نے جناب نبی ﷺ سے بے شمار دفعہ سنا کہ آپ فرماتے تھے پختہ عمر کے جنتیوں کے سردار ابو بکر و عمر ہوں گے اور یہ بڑے عمدہ سردار ہیں۔

حضرت عمر بن حیثم نے فرمایا کہ اے علی بن حیثم آپ اس بشارت کے گواہ ہیں؟ میں نے کہا کہ ہاں میں گواہ ہوں اور حسن بن حیثم کو بھی کہا کہ تو بھی اس امر کی شادست دے کہ بفرمان نبوی عمر بن حیثم اہل جنت میں سے ہیں۔

فَقُلْتَ لَهُ أَبْشِرْ بِالْجَنَّةِ فَأَنْسَى سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ  
 ﷺ يَقُولُ مَا لَا أَحْصِيْهِ سَيِّدًا كَهُولَ أَهْلِ الْجَنَّةِ  
 أَبُوبَكْرٌ وَعُمَرٌ وَأَنْعَمَافْقَالٌ شَاهِدَانِتَلِيْ يَا عَلِيَّ بْنَ حَيْثَمٍ  
 بِالْجَنَّةِ؟ قَلْتُ نَعَمْ وَإِنْتَ يَا حَسَنَ فَأَشَهَدُ عَلَى إِبْيَكَانِ  
 رَسُولِ اللَّهِ ﷺ قَالَ أَنْ عَمَرَ مِنْ أَهْلِ الْجَنَّةِ۔

### تنبیہ

اس مقام میں یہ ذکر کردیا مفید ہے کہ روایت ہذا میں ایک استثناء (الا النبین)

لہ ((۱)) کنز العمال (بحوالہ ابن عساکر) ص ۳۶۲ ج ۶ تخت باب نظائر عمر۔ نصل فی رفاقت  
 طبع دکن۔

((۲)) رحماء نسخم (حصہ فاروقی) از مولف کتاب ہذا ص ۲۷۷ تخت نحل چارم باب

والمرسلین) کا لحاظ اور اعتبار کیا جاتا ہے۔

اس امر کا ذکر ہم نے قبل ازیں رحماء بنی تمم حصہ صدیقی کے صفحات ۳۲۰، ۳۲۱، ۳۲۲ باب چارم میں تفصیل کے ساتھ بیان کر دیا ہے۔ وہاں ملاحظہ فراہم کئے ہیں۔

اور یہاں یہ روایت حضرت حسن چشتی کی گواہی کے سلسلہ میں دوبارہ ذکر کی گئی ہے۔

### عبد عثمانی

سابقہ صفحات میں حسین شریفین (صلی اللہ علیہ وسلم) کے متعلق وہ چند جیزیں ذکر کی گئی ہیں جن کا تعلق عبد فاروقی کے ساتھ تھا۔ اس دور کے تمام احوال تو ذکر نہیں ہو سکے۔ تاہم بعض جستہ جستہ واقعات پیش کر دیئے ہیں۔

اب اس کے بعد حضرت عثمان بن عفان چشتی کے عبد ظافت میں ان حضرات (صلی اللہ علیہ وسلم) سے متعلق جو امور پائیے جاتے ہیں ان کو ایک ترتیب سے پیش کیا جاتا ہے۔ اس دور کے ان حضرات (صلی اللہ علیہ وسلم) سے متعلق تمام واقعات کو فراہم کر لینا نامیت مشکل کام ہے۔ لیکن اپنی ناقص جگہ کی حد تک چند واقعات زیر قلم کیے جاتے ہیں۔

عبد فاروقی میں حضرات حسین شریفین (صلی اللہ علیہ وسلم) اپنی کم سنی کے باعث کسی اہم ریتی کام اور ملی امور میں حصہ نہیں لے سکے تھے البتہ حضرت عثمان چشتی کے عبد ظافت میں یہ حضرات (صلی اللہ علیہ وسلم) دور شباب میں داخل ہو چکے تھے اور سن رشد کو پہنچ کرے تھے۔

اور ملی و دینی امور میں حصہ لینے کے امکنے ہو چکے تھے۔ اس بنا پر ان ایام سے ان کی عملی زندگی کا آغاز ہوتا ہے۔

### تمہیدی مسئلہ

حضرات (حسین کرمیین (صلی اللہ علیہ وسلم)) کے متعلق عبد عثمانی کے واقعات ذکر کرنے سے قبل بطور تمہید کے ہم اس جیزی کی وضاحت کر دینا بہتر خیال کرتے ہیں کہ۔

خلافت عثمانی میں اہل اسلام کی عام پیک کے مالی حقوق خلیفہ اسلام کی طرف سے پورے کیے جاتے تھے اور ہر ایک سختی کو اس کا حق دیا جاتا تھا اسی طرح ہاشمی حضرات اور نبی اقدس ﷺ کے "اقریاء" کے بھی مالی حقوق سب اتحاق شرعی ادا کیے جاتے تھے اور خود حضرت عثمان رض ان حضرات کے ساتھ نہایت شفقت آمیز معاملہ رکھتے تھے۔ مالی حقوق کی ادائیگی کے سلسلہ میں اُس دور کے اکابر کی طرف سے چند ایک روایات ذکر کرنا ہم مفید خیال کرتے ہیں۔

ان روایات کو ملاحظہ کرنے کے بعد یہ چیز واضح ہو جائے گی کہ عمد عثمانی میں ہر ایک حقدار کو اس کے حق کے موافق مالی حصہ حاصل ہوتا تھا اور اسی طرح نبی اقدس ﷺ کے اقریاء کے مالی حقوق اور ان کے مالی حصے پوری طرح ادا کیے جاتے تھے۔ ان کے حقوق کا ضیاع نہیں ہوتا تھا۔

### عروۃ بن الزبیر کی شہادت

قدیم سورخ عمرو بن شتبہ النیری (المتنی ۲۶۲ھ) نے اپنی تاریخ مدینہ المنورہ میں اپنی سند کے ساتھ مشور تابعی عروۃ بن الزبیر کا قول ذکر کیا ہے کہ:۔۔۔

عروۃ فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت عثمان رض کے عمد خلافت کو پایا۔ اس دور میں اہل اسلام میں سے ہر شخص کے لیے مالی حق مقرر تھا (جو اس کو ملتا تھا)

۴۹۳ عن عروۃ بن الزبیر قال ادركت ز من عثمان رض

وما من نفس مسلمة الا ولها حق مال الله حق له

یہ ایک مشور ثقہ تابعی کی گواہی ہے کہ عمد عثمانی میں مسلمانوں کے مالی حقوق کا لحاظ کیا جاتا تھا اور ان کے یہ حقوق انسیں صحیح طور پر حاصل تھے۔ کسی حقدار کا مالی حق ضائع نہیں ہوتا تھا۔

### حسن بصریؑ کی شہادت

حسن بصریؑ: ایک مشور ثقہ تابعی ہیں یہ حضرت عثمان رض کے دور کی کیفیت

۱۰ تاریخ مدینہ المنورہ لابن شتبہ۔ ص ۱۳۵ ج ۲ تخت باب تراصع عثمان بن عفان رض

بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے دور کو پایا ہے اس وقت میں ایک نو خیز جوان تھا۔ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے عمد میں اموال کی تقسیم ہوتی تھی اور خلیفہ اسلام کی طرف سے اعلان کیا جاتا تھا کہ اے مسلمانو! صحیح بینچ کر اپنے وظائف آکر لے جائیے تو وہ صحیح کو حکمچھ اور اپنے مال و خانہ حاصل کرتے اور پھر اس طرح نہ ادا ہوتی کہ اے مسلمانو! کی جماعت اصح آکر اپنی پوشائیں اور لباس لے جائیے۔ پس پوشائیں اور کپڑے لائے جاتے اور ان کے درمیان تقسیم کردیجے جاتے اور حضرت حسن بصری سے اس طرح بھی روایت ہے کہ خلیفہ اسلام کی طرف سے منادی ہر روز نہ اکیا کرتا تھا کہ آئیے اپنے عطیات کی طرف آئیے اور یہاں تک کہتا کہ آکر روغن زرد (گھی) اور شدہ لے جائیے۔

اس مقام میں جانب حسن البصری "اس دور کی عمومی کیفیت ذکر کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ:—

- ۱۔ دشمنان اسلام الہ اسلام سے دور بھاگتے تھے۔
- ۲۔ اور مالی عطیات الہ اسلام میں تقسیم کیے جاتے تھے۔ (یعنی انہیں اپنے مال حقوق کماحتہ حاصل ہوتے تھے)
- ۳۔ اور الہ اسلام کے مابین معاملات بتاتے تھے (یعنی باہم اتفاق تھا ناقص نہیں تھا)

- ۴۔ اور ہر خیر کی کثرت تھی۔ (یعنی خیر و برکت کی بہتات تھی)
- ۵۔ اور زمین پر کوئی مومن دوسربے مومن سے خائن نہیں تھا (یعنی امن و سلامتی اور خوشحالی کا دور تھا)۔

ابن شہبہ التمیری نے اس مضمون کو عبارت ذیل نقل کیا ہے کہ:—

حدثنا مبارک بن فضالة عن الحسن قال رأيت  
عثمان رضي الله عنه وما من يوم إلا و منادى ينادي هلم الى  
اعطياتكم حسنى والله يذكر السمع والعيان

سمعت الحسن يقول ادركت عثمان رضي الله عنه وانا يومئذ  
قدر اهقت الحلم فسمعته يخطب وما من يوم الا وهم

يَقْسِمُونَ فِيهِ خَيْرًا - يَقَالُ يَا مِعْشَرَ الْمُسْلِمِينَ  
اَغْدُوا عَلَى اَدْرَازِكُمْ فَيَغْدُونَ وَيَا خَذُونَهَا وَافْرَةً -  
يَا مِعْشَرَ الْمُسْلِمِينَ اَغْدُوا عَلَى كَسُوتِكُمْ فِي جَاء  
بِالْحَلَلِ فَتَقْسِمُ بَيْنَهُمْ - قَالَ الْحَسْنُ حَتَّىٰ وَاللهِ  
سَمِعَ اُوْسٌ يَقَالُ اَغْدُوا السُّفْنَ وَالْعَسْلَ قَالَ الْحَسْنُ  
وَالْعُدُوُّ يَنْفَرُ وَالْعَطَيَاتِ دَارَةٌ وَذَاتُ الْبَيْنِ حَسْنٌ  
وَالْخَيْرُ كَثِيرٌ مَا عَلَى الْأَرْضِ مُوْمِنٌ يَخَافُ مُوْمِنًا <sup>لَهُ</sup>  
اس دور کے اکابر تابعین کے ذریعے اصل مسئلہ پر دو شادیں پیش کر دی ہیں۔

### معاشی خوشحالی

ان حوالہ جات سے اصل مقصد کے لیے تائید حاصل کرنا مقصود ہے۔ اس طرح  
کہ جب اس دور کے اہل اسلام کے مالی حقوق بڑے اہتمام کے ساتھ ادا کیے جاتے تھے  
اور حقداروں کے ادائے حق کی پوری طرح رعایت کی جاتی تھی اور بلا بلا کران کے  
و ظائف تحائف اور عطا یا ان کو دیئے جاتے تھے... تو ظاہریات ہے کہ خاندان بنی ہاشم  
اور رشد دار ان نبوی ﷺ اور آنحضرت ﷺ کے ازدواج سطرات و اولاد شریف  
کے مالی حقوق (از قسم خس و غنائم و عطا یا و حدایا و غیرہ وغیرہ) بھی صحیح طور پر ان حضرات  
کے لیے پورنے کیے جاتے تھے اور ان کی ادائیگی کا تسلی بخش انتظام کیا جاتا تھا۔

حاصل مقصد یہ ہے کہ اس دور میں حضرات حسین شریفین رض کے معاشی  
حالات بہت اچھے تھے اور فارغ البال تھے مالی احوال کے اعتبار سے ان حضرات کو کسی  
قسم کی پریشانی نہیں تھی اور وہ اس پہلو سے مطمئن اور بے فکر ہو کر دینی و ملی کاموں میں  
مصروف رہتے... اور اسلام کی ترقی کے امور میں شامل و شریک ہوتے تھے۔

لئے (۱) تاریخ الدینۃ المترقبہ لابن شیبۃ م ۱۳۵ ص ۲ تخت باب تراضع عثمان بیہقی

(۲) الاستیعاب لابن عبد البر ص ۲۷۳-۲۷۴ تخت ذکر عثمان بن عفان بیہقی

(۳) البدایہ لابن کثیر م ۲۱۳ ج ۷ تخت فصل ذکر شہی فی سیرۃ (عثمان بیہقی)

## عبد عنانی میں حسین (رضی عنہ) کی ملی خدمات

سیدنا عثمان بن عفان (رضی عنہ) کے عبد خلافت میں دیگر صحابہ کرام (رضی عنہ) کی طرح حضرات حسین شریف (رضی عنہ) بھی اہم امور میں شریک و شامل ہوتے تھے اور اسلامی جہاد اور جنگی مواقع میں معاون و مددگار ہوتے تھے۔

اس سلسلہ میں ہم ذیل میں شرکت جہاد کے بعض واقعات ذکر کرنا مناسب سمجھتے

ہیں۔

## غزوہ طرابلس و افریقہ وغیرہ (۵۲۶ھ)

علماء تاریخ نے اس واقعہ کو اس طرح ذکر کیا ہے کہ:....

۵۲۶ھ میں جب عبد اللہ بن سعد بن ابی سرح علاقہ مصر کے امیر اور والی مقرر ہوئے تو انہوں نے خلیفہ وقت حضرت عثمان (رضی عنہ) سے مغربی ممالک طرابلس وغیرہ اور افریقہ کی طرف مسائی جہاد کے لیے اذن طلب کیا تو اس موقع پر حضرت عثمان (رضی عنہ) نے اکابر صحابہ کرام (رضی عنہ) سے اس معاملہ میں مشورہ طلب کیا تو ان حضرات نے جہاد پر جانے کا مشورہ دیا کہ ان اطراف میں اسلامی لشکر کو پیش قدمی کرنی چاہیے۔

اندریں حالات مدینہ طیبہ سے جہاد کے لیے ایک لشکر مرتب کیا گیا جس میں صحابہ کرام کی ایک جماعت شامل ہوئی۔

(۱) عبد اللہ بن العباس (۲) عبد اللہ بن عمر (۳) عبد اللہ بن عمرو بن العاص (۴)  
 عبد اللہ بن جعفر (۵) الحسن بن علی المرتضی (۶) الحسین بن علی المرتضی (۷) عبد اللہ بن الزیر وغیرہم رضی اللہ تعالیٰ عنہم اعمین حضرات بھی اس میں شریک و شامل تھے اور یہ جمیش اسلامی (۵۲۶ھ) میں عبد اللہ بن ابی سرح (رضی عنہ) کی گرانی و قیادت میں جہاد کے لیے روانہ ہوا اور برقة کے مقام پر عقبہ بن نافع (رضی عنہ) سے ان کی ملاقات ہوئی۔ اس کے ساتھ مسلمانوں کی ایک جماعت تھی پھر یہ تمام حضرات طرابلس پھر افریقہ وغیرہ کی طرف روانہ ہوئے اور ملک کے مختلف علاقوں جات میں انہوں نے اپنے مجاہدین پھیلا دیئے۔  
 ابن خلدون ذکر کرتے ہیں کہ:...

ثم لعاظی عبد الله بن ابی سرح اسحاذن عثمان فی ذالک واسحمدہ فاستشار عثمان الصحابة فاشارو ابے فجهز العساکر من المدينة وفیهم جماعة من الصحابة منهم ابن عباس وابن عمر وابن عمرو وبن العاص وابن جعفر والحسن والحسین وابن الزبیر وسارو مع عبد الله بن ابی سرح سنة ست وعشرين ولقیهم عقبة بن نافع فیمن معه من المسلمين ببرقة ثم ساروا لی طرابلس فتهیوا الروم عندها ثم ساروا الی افريقيا وبثوا السرا یا فی کل ناحیة۔

### نوت

واقعہ ہذا کو بعض مورخین نے ۷۲ھ کے تحت درج کیا ہے۔

### غزوہ خراسان و طبرستان و جرجان وغیرہ (۳۰ھ)

سابقہ غزوہ کے چند برس بعد ایک دوسری جگہ مم پیش آئی اس میں حضرات حسین رض مجاہدانہ طور پر شریک ہوئے۔

مورخین نے لکھا ہے کہ سعید بن العاص الاموی کی قیادت میں اسلامی لشکر کو فر ۳۰ھ میں خراسان وغیرہ ممالک کی طرف روانہ ہوا۔ اس وقت سعید بن العاص الاموی حضرت عثمان ہوشی خلیفہ ثالث کی جانب سے کوفہ کے والی و حاکم تھے۔

اس لشکر میں بہت سے اکابر حضرات شریک ہوئے۔ ان میں حضرت حسن بن علی

لئے (۱) تاریخ ابن خلدون ج ۲ ص ۱۰۰۳ تحت عنوان ولایت عبد الله بن سرح علی مصروف فتح افريقيہ۔

(۲) تاریخ ظیفہ ابن خیاط ج ۱ ص ۱۳۳ تحت سنہ ۷۲۷ھ۔

(۳) رحماء نسخہ حصہ ثالثی از مولف کتاب ہذا ص ۱۳۵-۱۳۶ تحت غزوہ طرابلس ۷۲۹ھ

الرضا، حضرت حسین بن علی الرضا، حضرت عبد اللہ بن العباس، حضرت عبد اللہ بن عمر، حضرت عبد اللہ بن عمرو بن العاص، حضرت عبد اللہ بن الزیر اور حضرت حذیفہ بن الیمانو غیرہم رضی اللہ تعالیٰ عنہم اجمعین حضرات شامل تھے۔  
مختلف مواضع اور شہروں پر ان کا گزر ہوا۔ اموال کثیرہ پر صلح و مصالحت ہوتی گئی تھی کہ جرجان کے علاقہ میں جا پئے۔

وہاں جنگ و قتال کی نوبت پیش آئی اور اس موقعہ پر صلوٰۃ الخوف بھی پڑھی گئی۔  
ایسی سفر کے متعلق ابو نعیم اصفہانی "اخبار اصبهان" میں سیدنا حسن مجتبی کا ذکر کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ جرجان کے علاقہ کی طرف غزا کے لئے جاتے ہوئے شر اصبهان میں داخل ہوئے تھے۔

### دخل اصبهان غازیاً مجاہداً الى غزاء جرجان

الخ

(اخبار اصفہان لابی قیم احمد بن عبد اللہ الاصفہانی ص ۲۳۷ جلد اول۔ تحت الحسن بن علی طبع یزدان)  
المدائی کے حوالہ سے ابن کثیر لکھتے ہیں کہ:....

ذكر المدائی ان سعید بن العاص ركب فى  
جيش فيه الحسن والحسين والعبادلة الاربعة و  
حدیفة بن الیمان فى خلق من الصحابة وسار بهم  
فمر على بلدان شتى يصالحونه على اموال جزيلة  
حتى انتهى الى بلد معاملة جرجان فقاتلواه حتى  
احتاجوا الى صلوٰۃ الخوف۔

واقعہ مذکورہ بالا ابن جریر البری نے اپنی تاریخ میں ص ۵۷۵ ج ۵

- لہ (۱) البدایہ والنہاد لابن کثیر ج ۷ ص ۱۵۲ تحت سنۃ ملائیں من الجرۃ۔
  - (۲) تاریخ ابن خلدون ج ۲ ص ۱۰۱۸ تحت عنوان غزوہ طرسان۔ طبع بیروت۔
  - (۳) رحماء یعنی حصہ عثمانی از مؤلف کتاب ہدایہ ام ۱۳۸۹-۱۴۰۹ تحت غزوہ خراسان۔
- اعظ ۳۰۰
- (۴) تاریخ ابن جریر البری ج ۵ ص ۷۵ تحت سنۃ ملائیں (۱۴۳۰) طبع تدبیر مصر۔

تحت سنہ ثلاثین میں جبارت ذیل نقل کیا ہے:—

عن حنش بن مالک قال غزا سعید بن العاص من الكوفة سنة (٥٢٠) يرید خراسان و معه حذيفة بن الیمان و ناس من اصحاب رسول الله و معه الحسن والحسین و عبد الله بن العباس و عبد الله بن عمر و عبد الله بن عمر و بن العاص و عبد الله بن الزبیر ... الخ

مندرجات بالا کی روشنی میں یہ چیز واضح ہوئی کہ:—

عبد عثمانی میں حضرات حسین شریفین رضی اللہ عنہم نے اسلامی جماد میں پوری طرح حصہ لیا اور جنگی خدمات میں شامل و شریک ہوئے اور دیگر صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کی طرح ملی خدمات میں یہ حضرات پیش پیش رہے اور غنائم وغیرہ حاصل کیے۔  
مقصد یہ ہے کہ یہ صرف نازمین صاحزادگان ہی نہیں تھے بلکہ دیگر اکابر کی طرح دینی خدمات میں یہ حضرات رضی اللہ عنہم حصہ لیتے تھے اور جمارنی سبیل اللہ میں بھی پوری طرح شمولیت فرماتے اور ملی فرائض ادا کرتے تھے۔

### خصوصی عطیہ

گذشت اور اق میں خلافت عثمانی کے دوران حضرات حسین رضی اللہ عنہم کا جنگی خدمات میں شریک ہونا اور اسلامی افواج میں شامل ہونا ذکر کیا گیا ہے۔  
اس سلسلہ میں مکمل فتوحات کی بنا پر کثیر اموال از قسم غنائم دستیاب ہوتے تھے اور کئی قسم کے حدایا اور عطیات حاصل ہوتے تھے اور یہ چیز مسلط میں سے ہے ان کی تفصیلات اپنی جگہ پائی جاتی ہیں۔

حسین حضرات رضی اللہ عنہم کو ایک خصوصی عطیہ خلیفہ اسلام حضرت عثمان جو پڑھ کی جانب سے دیا گیا۔ اس کا ذکر کرنا ہم اس مقام میں مناسب خیال کرتے ہیں۔  
واقعہ پیش کرنے سے قبل اتنی بات ذکر کرو بنا ضروری ہے کہ یہ واقعہ ہم بطور الزم کے شیعہ صاحبان کی معتبر کتابوں سے نقل کر کے پیش کر رہے ہیں اس واقعہ کی

محبت کے ذمہ دار ان کے مولفین و مصنفین ہیں۔

اس کی وضاحت اس طرح ہے کہ حضرت عثمان ہبھٹو کے ماموں زاد برادر عبد اللہ بن عامر بن کریز خراسان فتح کرنے کی مہم پر گئے تھے خراسان کو فتح کیا غنائم حاصل ہوئے۔ اس علاقہ کے بادشاہ یزد جردن شریوار کی دلوڑی کیا مال ثغیت میں مجبوس ہو کر مسلمانوں کے ذیر تحویل آئیں پھر خلیفہ وقت حضرت عثمان ہبھٹو نے انہیں سیدنا حسن ہبھٹو اور سیدنا حسین ہبھٹو کو عطا فرمایا۔

یہ تمام واقعہ شیعہ حضرات نے امام علی رضاؑ کی زبانی درج کیا ہے۔

چنانچہ عبد اللہ ما مقانی نے اسے اپنی تصنیف ”تحی القال“ میں جبارت ذیل نقل کیا

ہے:-

عن سهل بن القاسم البوشنجانی قال قال لى الرضاؑ بخراسان ان بیننا و بینکم نسبا قلت ما هو؟ ايها الامير قال ان عبدالله بن عامر بن کریز لما افتح خراسان اصحاب ابندین لیزد جرد ابن شهریار ملک الاعاجم فبعث بهما الى عثمان ہبھٹو بن عفان فوہب احد اهتما للحسن و الاخری للحسین فماتا عندهما نفسا وین وكانت صاحبة الحسين

نفسیت بعلی بن الحسين عليهما السلام... الخ

یعنی سمل بن قاسم بو سجانی کہتے ہیں کہ حضرت علی رضا ہبھٹو نے مجھے خراسان کے علاقہ میں فرمایا کہ ہمارے اور تمہارے درمیان نبی رسالت ہے میں نے عرض کیا کہ وہ کیسے؟ تو علی رضا ہبھٹو نے فرمایا کہ جب عبد اللہ بن عامر نے (جو حضرت عثمان ہبھٹو کی طرف سے افواج کے امیر تھے) خراسان فتح کیا تو مجبویوں کے بادشاہ یزد جردن شریوار کی دلوڑی کیا اس کو ہاتھ لگیں۔ اس نے دونوں لڑکیوں کو حضرت عثمان ہبھٹو کی خدمت

لئے تحی القال عبد اللہ ما مقانی میں ج ۳ صفحہ النساء باب السن و الشیخ تحت شربانو۔

طبع تهران (آخر جلد ثالث)

میں روانہ کر دیا۔

پھر عثمان جو بڑے نے ایک بڑی حضرت حسن بن علی جو بڑے کو بخش دی اور دوسرا حضرت حسین بن علی جو بڑے کو دے دی۔ یہ دونوں لوگوں حضرات حسن جو بڑے اور حسین جو بڑے کے ہاں صاحب اولاد ہو کر فوت ہوئیں اور جو بڑی حضرت حسین جو بڑے کی الیٰ حسین ان سے حضرت علی بن حسین جو بڑے (زین العابدین جو بڑے) متولد ہوئے۔

### تسبیح

اس مقام میں ایک گزارش ذکر کر دیا ضروری ہے کہ:—

و خزان یزد جرد کے مسئلہ کو شیعہ علماء اور شیعہ مصنفوں نے اپنی معترکتابوں میں ذکر کیا ہے لیکن اس واقعہ میں جو اشکالات اور تضادات پائے جاتے ہیں ان کو رفع کرنا اور صحیح تلقین پیدا کرنا یہ سب چیزیں شیعہ اکابرین کے ذمہ ہیں۔  
ہم نے بطور الزام اس واقعہ کو نقل کر دیا ہے۔

مقصد یہ ہے کہ خلیفہ دوم جو بڑے ہوں یا خلیفہ سوم جو بڑے ان حضرات نے ہاشم اکابر کے مالی حقوق (غناہم وغیرہ سے) اپوری طرح ادا کیے اور ان کو ضائع نہیں کیا تھی کہ یزد جرد کی لوگوں حسین شریفین رض کو خصوصی طور پر بطور ہدیہ کے عنایت کی گئیں۔ یہ واقعات مالی حقوق کی ادائیگی پر مبنی دلیل ہیں۔

ویکریہ چیز بھی ثابت ہوتی ہے کہ حضرت علی الرضا جو بڑے اور ان کی اولاد شریف کے خلفاء مثلاً رض کے ماتھ تعلقات اور روابط صحیح طور پر قائم تھے اور ان کی قدر شناسی طوطڑ رکھی جاتی تھی۔ اور یہ حضرات بھی خلیفہ اسلام کے نصرفات کو صحیح سمجھتے تھے۔

نیز یہ بات بھی ذکر کر دیا مناسب ہے کہ:—

اس رشتہ داری کے واقعہ (و خزان یزد جرد) کو ہم نے گل ازیں اپنی تصنیف رحماء تسلیم (۱) حصہ صدیقی کے فصل (۲) نمبر چہارم کے تحت ص ۳۷۷ تا ۳۹۶ پر اور رحماء تسلیم (۲) حصہ فاروقی کے فصل سوم باب سوم کے نمبر ۶ کے تحت ص ۲۴۶ تا ۲۶۸ پر اور رحماء تسلیم (۳) حصہ عثمانی کے عنوان مالی حقوق کی ادائیگی کا مسئلہ کے تحت ص

۱۵۸ تا پر درج کیا ہے اور ساتھ ہی رفع قضاو کی مذکورت بھی کردی ہے۔ ناظرین کرام امید ہے اسے مخوذ خاطر رکھیں گے۔

### محاصرہ عثمانی میں جناب حسین بن حبیبؑ کی خدمات

گذشتہ صفحات میں حضرات حسین کریمین اللہ عزیز عنہما کے عمد عثمانی سے متعلق چیزوں احوال ذکر کیے گئے ہیں۔

اب اس مقام میں حضرت عثمان بن علیؓ پر باغیوں کے محاصرہ کے دوران حضرات حسین بن حبیبؑ کا کروار ذکر کیا جاتا ہے۔

باغیوں نے جب حضرت عثمان بن علیؓ کے خلاف فتح کمرا کیا اور شورش برپا کر دی اور قصر خلافت کا محاصرہ کر لیا تو صحابہ کرام اللہ عزیز عنہما نے متعدد بار حضرت عثمان بن علیؓ کی خدمت میں حاضر ہو کر مدد افعت کی اجازت طلب کی گرہ بار حضرت عثمان بن علیؓ نے قسم دے کر انہیں واپس کر دیا اور مدد افعت سے منع کر دیا۔

اس سلسلہ میں حضرات حسین بن حبیبؑ نے بھی حضرت عثمان بن علیؓ سے دفاع کی پوری سی کی لیکن حضرت عثمان بن علیؓ نے اپنے صبر و ابقاء کی بنا پر انہیں بھی کسی شخص پر ہاتھ اٹھانے کی اجازت نہیں دی اور ایسے صبر و استقامت کا مظاہرہ فرمایا جس کی نظر نہیں ملتی۔

تاہم حضرت علی الرضاؑ نے حضرت عثمان بن علیؓ کی خاطرات کی خاطر اپنے ہر دو فرزندوں حسین و شریفین اللہ عزیز عنہما کو دار عثمان بن علیؓ پر متعین کر دیا اور انہوں نے اس معاملہ میں پورا کردار ادا کیا۔

چنانچہ ذیل میں اس موقعہ سے متعلق چند ایک روایات پیش خدمت ہیں۔

مشور محمدث عبد الرزاق نے اپنے المصنف میں عبد اللہ بن رباح سے درج ذیل واقعہ نقل کیا ہے کہ:۔۔۔

ابن رباح کہتے ہیں کہ میری حسن بن علیؓ سے ملاقات ہوئی۔ محاصرہ کے دوران وہ حضرت عثمان بن علیؓ کے پاس پہنچے۔ ہم لوگ بھی دونوں حضرات کی گفتگو سننے کے لیے ان کے ساتھ واپس آگئے۔ سیدنا حسن بن علیؓ نے حضرت عثمان بن علیؓ

سے کہا۔ امیر المؤمنین آپ جو حکم مجھے فرمادیں بجا لوں گا۔ حضرت عثمان ہبھٹے نے فرمایا کہ اے سچیج اپنی جگہ تشریف رکھیے۔ یہاں تک کہ اللہ تعالیٰ اپنا حکم تقدیر پورا فرمادیں۔

مجھے دنیا کی کوئی حاجت نہیں یا فرمایا مجھے جنگ وجدال کی کوئی حاجت نہیں۔

فلقیت الحسن بن علی ہبھٹے داخلاً علیہ فرج فنا  
معہ۔ نسمع ما يقول قال انا هذا يا امير المؤمنين  
فامرني يا مارك۔ قال اجلس يا ابن اخى حسى ياتى  
الله بامرہ فانه لا حاجة لى فى الدنيا او قال فى  
الحال۔<sup>۷</sup>

اسی طرح عبد اللہ بن عمر ہبھٹے کے غلام اور شاگرد نافع نے اس موقع کا واقعہ ذکر کیا ہے کہ:—

جس روز عثمان بن عفان شہید کر دیے گئے اس روز حضرت حسن ہبھٹے و عبد اللہ بن عمر دونوں نے کہا کہ اگر حضرت عثمان ہبھٹے ہمیں حکم دیتے تو ہم قیال اور جنگ کرتے لیکن انہوں نے حکم دیا کہ سب (اپنے ہاتھ) روک لیں (اور کوئی میری خاطر جنگ نہ کرے)

عن عبیدالله بن نافع عن ابن عمر ہبھٹے قال اقبل  
ہبھٹے الحسن بن علی ہبھٹے يوم قتل عثمان ہبھٹے فقال اللو  
أمرنا القاتلنا ولكن قال كفوا۔<sup>۸</sup>

نیز حضرت امام حسن ہبھٹے کی وفاتی کوششوں کو جاتب شیخ علی الجبویری<sup>۹</sup> نے بھی اپنی مشہور تصنیف کشف الجوب میں ذکر کیا ہے۔

سیدنا حسن بن علی ہبھٹے نے اندر داخل ہو کر سلام کیا اور بصیرت پیش آمدہ پر ان کی تعریت کی اور کہا کہ اے امیر المؤمنین امیں آپ کے حکم کے بغیر تکوار بے نیام نہیں

<sup>۷</sup> المسند لمدح الرؤوف ج ۱ ص ۲۳۷ طبع مجلس علمی۔

<sup>۸</sup> کتاب اخبار اصفہان لالی قیم الاصفہانی ج ۲ ص ۱۳۹ طبع یلدن۔

کرنا چاہتا۔ آپ امام و خلیفہ برحق ہیں۔ ابازت فرمائے تاکہ ہم آپ سے یہ مصیبت  
دفع کریں۔

حضرت عثمان بیٹھے نے فرمایا اے برادرزادے آپ واپس تشریف لے جائیں  
اور اپنے مکان پر تشریف رکھیں حتیٰ کہ خداوند کرم کا حکم تقدیر پورا ہو جائے۔  
مسلمانوں کی خوبی ریزی کی ہم کو ضرورت نہیں۔

چون حسن بیٹھے اندر آمد و سلام گفت و ویرا بدان  
بلیت تعزیت کرد و گفت یا امیر المؤمنین من ہے  
فرمان تو شمشیر بر مسلمانان نحوالم کشید۔ و  
تو امام برحقی ۔۔۔ مرا فرمان دہ تابلانے ایں قوم از  
تودفع کنم۔ عثمان بیٹھے ویرا گفت یا ابن اخی ارجع  
واجلس فی بیتک حصی یا تی الله بامرہ۔ فلا حاجۃ  
لنا فی ابراق الدماء ای برادر زادہ من باز کرد و  
اندر خانہ خود بنیش تا فرمان خداوند تعالیٰ و  
تقدیر وی چہ باشد کہ مارا بخون دیختن  
مسلمانان حاجت نیست۔

مشور مورخ خلیفہ ابن خیاط (المتوئی ۵۲۰ھ) نے اپنی سند کے ماتحت محدثین نے  
سے لفظ کیا ہے کہ محاصرہ عثمانی کے موقع پر حضرت حسن بیٹھے کے ماتحت حضرت حسین  
بن علی بیٹھے اور دیگر صحابہ کرام رضی اللہ عنہم اور تابعین بھی مدافتت میں شریک تھے لکھتے  
ہیں کہ:۔۔۔

عن یحییٰ بن عتیق عن محمد بن سیرین قال  
انطلقاً الحسن والحسین وابن عمر وابن الزبیر و  
مروان كلهم شاک فی السلاح حسی دخلوا الدار فقال

— سخن الجوب از شیخ سید علی بن عثمان بن علی الفرزدقی الجویری ثم لاہوری باب الشائع فی  
ذکر ائمۃ من الصحابة۔ طبع سرتقدم ۸۶ طبع لاہور مص ۵۳۔

عثمان یہی اعزم علیکم لما رجعتم فو ضعتم  
اس لحدکم ولزم مدم بیوتکم<sup>۱</sup>

مطلوب یہ ہے کہ محمد بن سیرن کتے ہیں کہ حضرات حسن و حسین رضی اللہ عنہما میں  
عبداللہ بن عمر یہی و عبد اللہ بن زبیر یہی و مروان یہ تمام حضرات تھیاں بند ہو کر  
(مدافعت کے لئے) حضرت عثمان یہی کے مکان میں پہنچے۔ حضرت عثمان یہی نے ان  
لوگوں کو فرمایا کہ میں حمیں قسم دے کر کھتا ہوں کہ آپ والپیں چلے جائیں اور اسلخ رکھ  
دیں اور اپنے اپنے گھروں میں جا کر بیٹھ جائیں (یعنی مدافعت کا روایتی ترک کر دیں)  
حافظ ابن کثیر<sup>2</sup> نے اس واقعہ کو ذرا تفصیل سے ذکر کرتے ہوئے تحریر کیا ہے کہ۔  
اوآخر ذوالعقدہ سے لے کر بعد کے روز ۸۷ ذوالحجہ تک مسلم عاصہ جاری  
رہا۔ مهاجرین و انصار ان کے مکان پر (حافظت و خیر خواہی کے طور پر) موجود تھے۔

ان حضرات میں عبد اللہ بن عمر یہی و عبد اللہ بن الزبیر یہی و حسن بن علی یہی و  
حسین بن علی یہی مروان ابو ہریرہ<sup>3</sup> اور ان کے خدام و غلام وغیرہ تھے۔

اگر حضرت عثمان ان لوگوں کو نہ روکتے تو باغیوں کو منع کر سکتے تھے (یعنی عثمان  
یہی نے) ان لوگوں کو قسم دے کر کہا کہ جس شخص پر میراث ہے وہ (باغیوں کے  
 مقابلہ سے) اپنے باختہ روک لے اور اپنے گھر روانہ ہو جائے حالانکہ اکابر صحابہ کرام  
رضی اللہ عنہم اور ان کی اولاد کا ایک جم غیر حضرت عثمان یہی کے ہاں موجود تھا اور  
حضرت عثمان نے اپنے غلاموں کو حکم دیا کہ جس نے اپنی تکواریام میں کریں وہ آزاد ہے  
(سبحان اللہ)

كان الحصار مستمراً من أواخر ذى العقدة إلى  
يوم الجمعة الثامن عشر ذى الحجة (۸۳۵) للذين عنده  
في الدار من المهاجرين والأنصار... فيهم عبد الله  
بن عمر یہی و عبد الله بن الزبیر یہی و الحسن یہی

۱) تاریخ خلیفہ ابن خیاط ص ۱۵۲-۱۵۳ اول میج غراق

۲) تاریخ الاسلام لدمی ص ۱۳۲ اول میج ۲ تخت حالت عاصہ عثمانی ۸۳۵

والحسین وہی و مردان و ابوهیریرۃ و خلق من  
موالیہ ولو ترکهم لمنعوه فقال لهم اقسم على من  
لی علیه حق ان یکف یدہ و ان ینطلق الی منزلہ و  
عندہ من اعيان الصحابة وابناء هم جم غفير وقال  
لرقيقة من اغماد سیفہ فهو حر۔

### حضرت حسن بن عثمان کا مجموع ہوتا

گذشتہ طور میں محاصرہ عثمانی کے دوران حضرات حسن و حسین رضی اللہ عنہما کی دفاعی خدمات مختصر اپیش کی گئی ہیں۔

ای سلسلہ میں یہ حضرات ان دفاعی کوششوں میں باغیوں کے ہاتھوں مجموع بھی ہوتے تھے اس کے باوجود ان حضرات نے حضرت عثمان رضی اللہ عنہما کے دفاع میں کوئی وقیہ فرد گذاشت نہیں کیا۔  
چنانچہ مورخین لکھتے ہیں کہ:—

و جرح عبد الله بن الزبیر جراحات کثیرۃ و كذلك  
جرح حسن بن علی رضی اللہ عنہما و مردان بن الحكم  
محاصرہ عثمانی میں حضرات حسن و حسین رضی اللہ عنہما کی دفاعی کوششوں کو ایلاذری نے  
اپنی تصنیف انساب الاشراف جلد خامس تحت باب میرائل الامصار الی عثمان ہیں۔  
اور علامہ الذمی نے تاریخ الاسلام جلد ثانی تحت محاصرہ عثمانی (۳۵۰ھ) میں  
تفصیل سے ذکر کیا ہے۔

مزید اس سلسلہ میں درج ذیل مقالات ملاحظہ فرمائیں۔

سلہ (۱) البدایہ والنہایۃ لابن کثیر (ج ۷) ص ۱۸۸ سنة ثمس و ملائیں (۴۳۵ھ) طبع مصر  
(۲) البدایہ لابن کثیر ص ۳۶۷-۳۶۸ (ج ۸) تحت تذکرہ حسن بن علی رضی اللہ عنہما (۴۳۹ھ) طبع  
اول مصر۔

سلہ (۱) البدایہ لابن کثیر (ج ۷) ص ۱۸۸ باب متہ تلہ (عثمان رضی اللہ عنہما) طبع مصر۔  
(۲) انساب الاشراف للبلذوری ج ۵ ص ۶۸-۶۹ طبع جدید۔

- ۱۔ تاریخ الگقاء للسیو طی بحوالہ ابن عساکر ص ۱۳۲ فصل فی خلافۃ عثمان بریٹھ
- ۲۔ عقیدۃ السنادی لشیع محمد بن احمد السنادی ج ۲ ص ۳۲۶ طبع مصرا قدیم طبع

## جنازہ و دفن عثمان بریٹھ میں حضرت علی و حسن اللہ عنہما کی

### شمولیت

عاصروہ عثمانی کی حدت کافی طویل تھی۔ اس سلسلہ میں ان حضرات نے جو رفاقت  
سائی کی ہیں ان کا قلیل ساتھ کرو کیا گیا ہے۔

آخر کار ان شریر باغیوں نے حضرت عثمان بریٹھ کو بری بے دردی سے شہید کر دیا  
اور اس کے بعد وہ لوگ آنہ صوف بریٹھ کے جنازہ اور دفن میں بھی معارض ہوئے۔  
لیکن کبار صحابہ کرام اللہ عنہما اور کبار تابعین نے اس سلسلہ میں کوشش کر کے جنازوہ و  
کفن دفن کا انتظام کیا۔

اس چیز پر زیل میں صرف ایک حوالہ ذکر کر دیا مناسب خیال کیا ہے۔  
مورخین لکھتے ہیں کہ:—

و خرج به ناس يسیر من اهله والزبیر بریٹھ و  
الحسن بن علی اللہ عنہما و ابو جهم و مروان بن الحكم  
بین العشائین فاتوا به حاتما من حیطان المدينة  
يقال له حش کوکب خارج البقیع فصلی علیه  
جبیر بن مطعم و قیل حکیم بن حزام و قیل مروان و  
قیل صلی علیه الزبیر کذا ذکرہ الامام احمد فی  
المسند لـ

سلہ (۱) کتاب التسید والبيان فی مقتل الشیعہ عثمان بریٹھ ص ۱۳۲ (حوالہ امام احمد)

(۲) مسن امام احمد ج ۲ ص ۸۳ تحدیث من اخبار عثمان بریٹھ طبع قدیم مصر

(۳) الفتنہ و دفعہ ایجاد ص ۸۳ تحدیث دفن عثمان بریٹھ

(۴) تاریخ ابن جریر البری ج ۵ ص ۱۳۲ تحدیث ذکر الحیر عن الموضع الذي دفن فيه عثمان  
بریٹھ طبع قدیم۔

مذکورہ بالاروایت کا حصل یہ ہے کہ:-

حضرت عثمان رض کے گھر والوں سے کچھ لوگ اور چند مزید آدمی حضرت زبیر بن عوام۔ حضرت حسن بن علی رض حضرت ابو ہم بن حذیفہ رض اور مردان بن الحنم وغیرہم حضرت عثمان رض کو مغرب وعشاء کے درمیان گھر سے جنازہ کے لیے باہر لائے اور حش کو کب نای جگہ جو باغوں میں سے ایک باغ تھا اور بستہ المبعنی سے خارج تھا اس کے پاس لے آئے جسیر بن مطعم رض نے نماز جنازہ پڑھائی یا حکیم بن حرام رض نے یا مردان نے یا زبیر بن العوام رض نے علی اختلاف الأقوال نماز جنازہ پڑھائی (اور وہاں وفن کیے گئے)

اور جو لوگ یہ کہتے ہیں کہ حضرت عثمان رض کی غش تین روز بے گور و کفن پڑی رہی اور کسی نے جنازہ تک نہیں پڑھا۔  
یہ روایات بے اصل و بے سرو پا ہیں بلکہ مخالفین عثمان کی طرف سے خود تراشیدہ ہیں۔

قرینہ یہ ہے کہ حوالہ جات مندرجہ بالا ان چیزوں کی تردید کرتے ہیں اور اصل صورت حال سے آگاہ کرتے ہیں۔۔۔ فلذہ انسیں قابل اعتماد سمجھا جائے گا اور مخالفین کی روایات کو متروک قرار دیا جائے گا۔

## حاصل مرام

یہ ہے کہ:-

حضرات حسین شریفین رض نے حضرت عثمان رض کی خلافت کے آخری ایام میں حضرت عثمان رض کے ساتھ پوری طرح تعاون کیا۔ جس کا جملہ ذکر گذشتہ سطور میں کیا گیا ہے۔ اس کی تفصیلات ہماری تالیف رحماء بنیتم حصہ عثمانی باب پنجم میں ملاحظہ کی جاسکتی ہیں اور شیعہ حضرات کی معتبر کتب سے تائیدی حوالہ جات بھی وہاں مذکور ہیں۔

یہاں حضرت حسن رض اور حضرت حسین رض کے بعد خلافت عثمانی کے احوال کو مختصر ایک ترتیب سے پیش کیا گیا ہے۔ ان پر نظر کرنے سے واضح ہوتا ہے کہ

ان حضرات نے خلیفہ ثالث ہبھٹی کے دور میں دینی اور طلبی خدمات بجالانے میں پورا پورا حصہ لیا اور اسلام کی ترقی اور فروغ میں انہوں نے مقدور بھر سعی فرمائی۔ عمد خلافت عثمانی ہبھٹی میں جہاں دیگر مجاہد کرام اور تابعین اسلام کی ترقی کے معاملات میں شریک ہوئے اور دینی امور سرانجام دیئے۔ وہاں اولاد علی ہبھٹی خصوصاً حسین کریمین اللہ عنہم بھی اس حالہ میں پیش پیش رہے اور نصرت دین کا حق ادا کیا۔ اس چیز پر ہم نے گذشتہ صفحات میں شواہد ذکر کر دیئے ہیں۔



## الفصل الثالث

### عبد خلافت علی المرتضیؑ

فصل بانی کے بعد فصل ثالث تحریر کی جاتی ہے۔

اس میں چند وہ واقعات درج کیے جاتے ہیں جن کا تعلق جناب علی المرتضیؑ کے عبد خلافت کے ساتھ ہے۔

اس عبد میں حضرات حسن و حسینؑ اپنے والد مکرم حضرت علی المرتضیؑ کے پاس قیام پذیر رہتے تھے اور ان کے فرمودات کے تحت ان کے معمولات جاری رہتے تھے۔ اس دور کے تمام واقعات کو فراہم کر کے ذیر قلم کر لینا مشکلات عادیہ میں سے ہے تاہم اپنی تلاش کی حد تک ان حضرات کے متعلقہ کچھ احوال مرتب کر کے تحریر کیے جاتے ہیں۔

یہ بات مسلمات میں سے ہے کہ ظیفہ ثالث حضرت عثمان بن عفانؓ کی شادوت کے بعد لوگوں نے حضرت علی المرتضیؑ سے بیعت خلافت کرنے کا تقاضا کیا اور حضرت موصوف نے پہلے تو اس سے انکار فرمایا لیکن بعد میں اسے قبول کر لیا۔ (جیسا کہ یہ مسئلہ اپنے مقام پر مذکور ہے)

اس وقت حضرت عثمانؓ کی شادوت کی وجہ سے پریشان کن حالات تھے اور لوگوں میں مختلف قسم کے نظریات رونما ہو چکے تھے بعض حضرات کا تقاضا تھا کہ پہلے عثمانؓ کے قاتلین سے بدله لیا جائے اس کے بعد بیعت خلافت کریں گے۔ تاہم پیشتر لوگوں نے حضرت علی المرتضیؑ کے ہاتھ پر بیعت کی تھی لیکن اس وقت بھی قصاص عثمان کا تقاضا

ساتھ تھا اور بے اطمینانی کی حالت یہ تھی کہ بیعت کے بعد کچھ لوگ تو مدینہ منورہ سے ملک شام کی طرف چلے گئے اور بعض اکابر حضرات (حضرت علیؑ حضرت زبیرؓ وغیرہم) کہ مکرمہ روانہ ہو گئے۔

ان ہنگامی حالات کے پیدا ہو جانے سے حضرت علی الرضاؑ نے بھی کوفہ کے علاقہ میں تشریف لے جانا ضروری سمجھا۔ اس بنا پر کہ اس علاقہ کے لوگوں سے پیدا شدہ حالات میں تعاون اور ہم نوائی کی زیادہ امید تھی۔ بقول بعض مورخین کے مدینہ طیبہ پر اپنے پیچا کے فرزند قشم بن عباس کو اپنی طرف سے والی اور حاکم قرار دیا اس وقت حضرت علی الرضاؑ کے سامنے یہ مسئلہ تھا کہ جن لوگوں نے ہماری بیعت نہیں کی اور اطاعت خلیفہ پر آمادہ نہیں ہوئے ان لوگوں سے قبال کرنا لازم ہے۔

### حضرت حسنؑ کا مشورہ

ان حالات میں جناب حسن بن علی الرضاؑ اپنے والد گرامی کی خدمت میں حاضر ہوئے اور عرض کیا کہ جناب اُنی الحال بیعت میں شامل نہ ہونے والوں سے قبال کو ملتی فرمادیجئے کیونکہ اس میں مسلمانوں کی خوزیری کا خت نظرہ ہے اور اہل اسلام کے درمیان شدید اختلاف رونما ہونے کا اندازہ ہے تو حضرت علی الرضاؑ نے اپنی صوابید کے مطابق جناب حسنؑ کی اس تجویز کو قبول نہیں فرمایا بلکہ بیعت میں شامل نہ ہونے والوں کے خلاف قبال کا پختہ ارادہ کر لیا۔ اور ایک جیش کو ترتیب دیا اور اس کا جنہدا اپنے فرزند محمد بن الحیفہ کے سپرد کیا۔

البدایہ میں ہے کہ: ---

وَاسْتَخْلَفَ عَلَيْهَا قَثْمُ بْنُ عَبَّاسٍ وَهُوَ عَازِمُ أَنْ يُقَاتِلَ بِمَنْ اطَّاعَهُ مِنْ عَصَاهُ وَخَرْجَ عَنْ أَمْرِهِ وَلَمْ يَبَايِعْهُ مَعَ النَّاسِ - وَجَاءَ إِلَيْهِ أَبْنُهُ الْحَسَنُ بْنُ عَلِيٍّ فَقَالَ يَا أَبْنَى دَعْ هَذَا فَانْفِي سَفْكَ دَمَاءِ الْمُسْلِمِينَ وَوَقْعَ الْأَخْلَافِ بَيْنَهُمْ - فَلَمْ يَقْبَلْ مِنْهُ ذَالِكَ بَلْ صَمَمَ عَلَى الْقَتَالِ وَرَتَبَ الْجَيْشَ فَدَفَعَ لَوَاءَ إِلَى

## محمد بن الحنیفہ... ائمہ

تنبیہ

" مدینہ طیبہ " پر قشم بن عباس کو والی بنا کیا۔ ایک روایت کے مطابق ہے لیکن بعض دیگر روایات کے اعتبار سے اس طرح متفق ہے کہ حضرت علیؑ نے اس موقعہ پر تمام بن عباس کو مدینہ منورہ پر قشم بن عباس کو مکہ کرہا پر والی اور حاکم مقرر فرمایا۔ لہ اس مقام میں سکلہ بڑائیں مزید اقوال بھی پائے جاتے ہیں۔

## عبداللہ بن سلام کا مشورہ

اس موقعہ پر سورخین نے ایک مشورہ میں عجائبی عبد اللہ بن سلام کا مشورہ ذکر کیا ہے۔ عبد اللہ بن سلام نے حضرت علی الرشیٰؑ کی خدمت میں ذکر کیا کہ مدینہ منورہ سے آپ باہر تشریف نہ لے جائیں۔ آپ ظیفہ المسلمین ہیں اگر آپ تشریف لے گئے تو وہ اسلام کا کوئی ظیفہ یہاں مدینہ منورہ میں عود نہیں کر سکے گا۔ بعض لوگ عبد اللہ بن سلام کے حق میں اس پر بد کوئی کرنے لگے لیکن حضرت علیؑ نے انہیں ایسا کرنے سے روکا اور فرمایا کہ یہ تو بہترین صحابہ میں سے ہیں۔ مطلب یہ ہے کہ از را خیر خواہی انہوں نے یہ کلام کیا ہے۔

فوالله لذن خرجت منها (مدینہ طیبہ) لا يعود  
اليها سلطان المسلمين أبداً۔ فسبه بعض الناس  
فقال علىؑ " دعوه فنعم الرجل من اصحاب النبي  
صلوات الله عليه

## سیدنا حسن (رضی اللہ عنہ) کی رائے

جواب عبد اللہ بن سلام کے ساتھ گفتگو کے بعد جانب علی الرشیٰؑ نے بصرہ کی

لہ البدایہ لابن کثیر ج ۷ ص ۲۲۹ تحت سنۃ و تلاشین من الہجرۃ (طبع اول مصر)

لہ البدایہ لابن کثیر ص ۷۔ ۲۳۳ (۲۳۶ھ) طبع اول مصر

لہ البدایہ لابن کثیر ج ۷ ص ۲۲۲ تحت احوال ابتداء خلافت مرتضوی (۲۳۶ھ)

طرف اپنے ساتھیوں سمیت سفر اختیار فرمایا۔

اس دورانِ اہل تاریخ ذکر کرتے ہیں کہ جناب حسن بن علی الرضا<sup>ؑ</sup> اپنے والد گرامی کی خدمت میں حاضر ہوئے اور معالہ بڑا میں اپنی رائے پیش کی۔

عرض کیا کہ میں نے قبل ازیں بھی آپ کو اس چیز سے منع کیا تھا ایمانہ ہو کہ کہیں آپ کو (خدا نخواستہ) کوئی گزند پہنچے اس حال میں کہ لوگ آپ کی حمایت میں نہ ہوں تو حضرت علی الرضا<sup>ؑ</sup> نے فرمایا کہ تم کمزور رائے پیش کرتے ہو۔

جناب علی الرضا<sup>ؑ</sup> نے ان کے مخوردہ سے اعراض فرماتے ہوئے سفر ہذا کو ملتی نہیں فرمایا۔ چنانچہ یہ سفر کوفہ کی طرف جاری رہا۔ حتیٰ کہ مقام ذی قار میں تشریف لائے پھر اس کے بعد وہاں سے حضرت علی الرضا<sup>ؑ</sup> نے اپنے فرزند سیدنا حسن<sup>ؑ</sup> اور عمار بن یاسر<sup>ؑ</sup> کو کوفہ کی طرف روانہ کیا تاکہ لوگوں کو اپنا مقصد سفر بیان کریں اور انہیں اپنا ہم نواہیں۔

کوفہ میں حضرت ابو موسیٰ الاشعری<sup>ؑ</sup> اس وقت والی تھے لیکن وہ مسلمانوں کے اس باہمی قبال کے خلاف تھے اور وہ لوگوں کو اس ابتلاء میں پڑنے سے روکتے تھے۔

جب حضرت حسن<sup>ؑ</sup> اور عمار بن یاسر<sup>ؑ</sup> کو فر پہنچے تو انہوں نے اپنے مقاصد سفر سے لوگوں کو آگاہ کیا اور لوگوں کو حضرت علی<sup>ؑ</sup> کی حمایت کرنے کی دعوت دی اور بتایا کہ امیر المؤمنین حضرت علی<sup>ؑ</sup> کا مقصد لوگوں کے درمیان اصلاح ہے۔

شَمْ قَامَ عُمَارٌ وَالْحَسْنُ بْنُ عَلَىٰ فِي النَّاسِ عَلَىٰ  
الْمُنْبَرِ يَدْعُونَ النَّاسَ إِلَى النَّفِيرِ إِلَىٰ  
امِيرِ الْمُؤْمِنِينَ وَيَقُولُ فَإِنَّمَا يَرِيدُ الْاِصْلَاحَ بَيْنَ  
النَّاسِ لَهُ

حضرت حسن<sup>ؑ</sup> و عمار<sup>ؑ</sup> کے دعوت دینے پر بہت لوگ حضرت علی<sup>ؑ</sup> کی حمایت میں کوفہ سے تیار ہو کر ان کے ساتھ ہو گئے اور ذی قار کے مقام پر پہنچ کر سابقہ افواج کے ساتھ شامل ہوئے۔

اب اس مقام میں حضرت حسنؑ کا ایک دیگر کلام جو اس موقعہ میں حضرت علی الرضاؑ کے ساتھ ہوا تھا اسے بعض مورخین نے نقل کیا ہے تا قرین کے فائدہ کے لیے اسے مختصر اپیش کیا جاتا ہے۔

اس کلام میں حضرت حسنؑ کی معاملات میں بصیرت اور معاملہ فضی و اشعہ ہوتی ہے اور ان کی غایت درج کی عاقبت اندیشی کا ثبوت ملتا ہے۔

جس وقت حضرت حسنؑ اور حضرت عمارؑ کو نہ سے لوگوں کو حضرت علیؑ کی حمایت میں آمادہ کر کے مقام ذی قار پہنچے اور حضرت علی الرضاؑ سے ان کی ملاقات ہوئی تو اس موقعہ پر حضرت حسنؑ نے حضرت علی الرضاؑ سے گفتگو کی جسے مورخین نے اپنے اپنے الفاظ میں ذکر کیا ہے۔ اس پاہمی گفتگو کا ماحصل ذیل میں تحریر کیا جاتا ہے۔

حضرت حسنؑ نے جناب علی الرضاؑ کی خدمت میں عرض کی کہ جس وقت حضرت عثمانؑ کا باغیوں نے محاصرہ کر لیا تھا اور وہ اپنے مقام میں محصور ہو گئے تھے تو میں نے اس وقت جناب کو مدینہ منورہ سے باہر تشریف لے جانے کا مشورہ دیا تھا تاکہ اگر (خدائخواستہ) حضرت عثمانؑ کو باغی شہید کر دیں تو اس وقت آپ مدینہ منورہ سے غائب اور غیر موجود ہوں۔ لیکن آپ نے میری اس رائے کو قبول نہیں فرمایا۔

بعدہ جب حضرت عثمانؑ شہید کر دیئے گئے اور لوگوں نے آپ کی طرف بیعت خلافت کے لیے رجوع کیا تو اس وقت میں نے جناب کی خدمت میں عرض کیا تھا کہ جب تک کہ تمام ممالک اسلامیہ کے لوگ آپ کی اطاعت پر راضامند نہ ہو جائیں اس وقت تک بیعت خلافت کو ماتوی کر دیں۔

اور اس کے بعد جب حضرت علیؑ حضرت زبیرؓ اور ام المؤمنین حضرت عائشہ صدیقۃؓ نے اپنے ساتھیوں کے ہمراہ بصرہ کی طرف خروج کیا تھا تو میں نے عرض کی تھی کہ آپ مدینہ منورہ واپس لوٹ جائیں اور وہیں قیام پذیر رہیں (یہاں تک کہ یہ اضطرابی کیفیت ختم ہو جائے) لیکن آپ نے میری رائے کو قبول نہیں فرمایا۔

حضرت حسنؑ کی اس کلام کے جواب میں جناب علی الرضاؑ نے فرمایا کہ: ---

حضرت عثمانؑ پر محاصرہ کے دوران میرا مدینہ منورہ سے خروج ممکن نہیں تھا کیونکہ لوگ اس وقت حضرت عثمانؑ کی طرح میرا بھی محاصرہ کیے ہوئے تھے اور نقل و

حرکت پر شدید پابندی تھی۔

بیعت کے معاملہ میں تمام آفاق کے لوگوں کا اطاعت پر متفق ہونے کا انتظار کرتا ضروری نہیں تھا کیونکہ بیعت خلافت کے انقدر کا حقن حرمین شریفین میں موجود صائمین و انصار کو حاصل ہے یہ لوگ جس شخص کی بیعت پر رضامند ہو جائیں اور اس کی اطاعت قبول کر لیں تو باقی ممالک اسلامیہ کے لوگوں پر اس خلیفہ کی رضامندی اور اطاعت واجب ہو جاتی ہے۔ اور اس کے بعد تمہاری یہ رائے کہ میں اس وقت مذہب منورہ والپس چلا جاؤں اور خانہ نشین ہو جاؤں ایسا کرنا امت مسلمہ کے ساتھ بد عمدی ہوتی اور امت مسلمہ میں مزید افتراق و انتشار پیدا ہونے کا باعث ہوتا۔

پھر حضرت علی الرضاؑ نے حضرت حسنؑ سے فرمایا کہ آپ ان معاملات کو نظر انداز کر جئے۔ میں ان امور کو آپ کی نسبت بہتر سمجھتا ہوں اور زیادہ واقف ہوں۔ مضمون ہذا "البدایہ والنهایہ لابن کثیر جلد سالیح ص ۲۳۳-۲۳۴ تخت ۵۳۶ ملاحظہ کیا جاسکتا ہے۔

## جنگ جمل کے متعلقات

جنگ جمل کے حالات بقدر ضرورت ہم اپنی تالیف "سیرت سیدنا علی الرضاؑ" کے دور چارم (عبد علوی) میں ان مباحث کے تحت ذکر کر چکے ہیں یہاں صرف حضرات حسین شریفینؑ کی متعلقہ چیزیں پیش نظر ہیں۔

جنگ جمل کے حادی الآخری میں واقع ہوئی اور یہ واقعہ حالات و واقعات کے لحاظ سے بہت شدید تھا۔ اس میں بہت سے لوگ مقتول ہوئے۔ اس جنگ میں جناب حسینؑ کا یہ منصب تھا کہ وہ اس جمیل کے میسرہ کے امراء میں سے تھے اور ان کی گمراہی اور ہدایات کے تحت جنگی امور سرانجام دیئے گئے وکان الحسین من امراء العیسرة یوم الجمل۔

لئے الأخبار الحوالی لابی حنفیہ احمد بن داؤد الدیلمی (المتوفی ۷۲۸) ص ۱۳۵-۱۳۶ طبع مصر (تحت و تقدیم الملحق)

لئے تنذیب ابن صاکر ص ۲۲۵ تحت تذکرہ حسینؑ جلد رابع۔

اس وقت حضرت علی الرضا<sup>ؑ</sup> پر سخت پریشانی اور اضطراب کی حالت طاری تھی اور اپنے فرزند حضرت حسن<sup>ؑ</sup> سے فرماتے تھے کہ اے بیٹے اکاٹ کے تمہرے باپ کا آج سے بیس سال قتل انتقال ہو چکا ہوتا۔ تو حضرت حسن<sup>ؑ</sup> نے جواباً عرض کیا کہ میں آپ کو اس معاملہ سے منع کرتا تھا اس پر حضرت علی فرماتے تھے کہ مجھے معلوم نہیں تھا کہ (قتل کا) یہ معاملہ اپنی شدت کے ساتھ یہاں تک پہنچے گا۔

### مروان کے حق میں امان کی سفارش

اس موقع پر ایک یہ چیز بھی پیش آئی کہ جنگ جمل جب فتح ہوئی تو حضرت علی الرضا<sup>ؑ</sup> نے اعلان کروایا کہ جس شخص نے اپنے مکان کا دروازہ بند کر لیا اس کو امان ہے جس شخص نے ہتھیارِ ذات دیئے اس کو بھی امان ہے۔ مروان کہتے ہیں کہ میں ثلاث شخص کے گھر میں داخل تھا میں نے حضرات حسین و شریفین<sup>ؑ</sup> عبداللہ بن عباس عبد اللہ بن عباس، عبداللہ بن جعفر<sup>ؑ</sup> کو حضرت علی<sup>ؑ</sup> کی خدمت میں روانہ کیا کہ آپ لوگ حضرت علی<sup>ؑ</sup> کی خدمت میں میرے امن و امان کے متعلق کلام کریں اور انہوں نے اس سلسلہ میں سنتگو کی توجیہ علی الرضا<sup>ؑ</sup> نے فرمایا کہ اسے بھی امان حاصل ہے۔

من اغلق عليه باب دارہ فهو أمن و من طرح انسلاح  
آمن قال مروان وقد كنت دخلت دار فلان ثم ادرست  
الى حسنين ابني على " و عبد الله بن عباس  
وعبيد الله بن عباس و عبد الله بن جعفر" كلموه قال  
هو أمن ابلغ له

اور شیعہ سورخین نے بھی یہ واقع درج ذیل مقامات میں تحریر کیا ہے۔ ۱۔

لہ البدایہ لابن کثیر<sup>ؓ</sup> م ۲۲۰ ج ۷ تحت و تقدیم الہل ۳۶۰ طبع اول مصر۔

لہ الشن لعید بن منصور م ۳۶۶ باب جامع الشهادة روایت ۲۹۳ ۷ طبع مجلس علمی۔

۲۔ (()) فتح ابلاغہ م ۱۴۲ فی خطبة لعلی السلام علم فتح الناس الصلوة علی اتبی طبع مصر

۳۔ مروج الذہب لل سعودی م ۲۷۸ ج ۷۸ تخت و قعہ الہل کلام میں ابن عباس و عائشہ

اور یہ مضمون قابل ازیں ہم اپنی تالیف مسئلہ اقریانو ازی میں عنوان "مروان بن الحم کے متعلقات" کے تحت درج کر پکھے ہیں۔ تفصیلات کے لئے وہاں رجوع فرمائیں۔

## ام المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ کی حجاز کی طرف روائی کا

### اهتمام

جنگ جمل کا جب انتقام ہوا تو اس کے بعد ام المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ نے حجاز کی طرف سفر کا تقدیر فرمایا۔

اس وقت حضرت علی الرضا ائمہ رخصت کرنے کے لئے خود تشریف لائے اور کئی میل تک (ان کی مشایعت کی) اور پھر اپنے فرزندوں کو ان کی ہمراہی میں روانہ کیا۔ یہ سفر غفتہ کے روز یکم رب جمادی ۳۶ھ کو پیش آیا تھا۔

حضرات حنین نے اپنے والد گرامی کے حکم کے تحت ام المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ کو بڑی توقیر و احترام کے ساتھ رخصت کیا اور کئی میل تک پایا وہ ساتھ ساتھ چلتے رہے۔

وانہا زوجة نبیکم صلی اللہ علیہ وسلم فی الدنیا والآخرة و  
سار علی "معها هودعا و مشیعا امیالا و سرح بنیه  
معها بقیة ذالک الیوم و کان یوم السبت مستهل  
رب جب سنۃ سنت و شلاشین (۴۳۶)  
مختصر یہ کہ گذشتہ اور اتنی میں ہم نے ان چیزوں کا ذکر کیا ہے جن میں جناب امام حسن کا براہ راست تعلق ہے۔

لئے (۱) الہدایہ لابن کثیر ص ۲۲۵ ج ۷ تحت راقعات بعد از جمل (۴۳۶)

(۲) التاریخ لابن جریر البری ص ۲۲۵ ج ۵ تحت راقعات (۴۳۶)۔

(۳) الفتنة و وقعة الملک ص ۱۸۳ تحت تغییر علی عائشہ صلی اللہ علیہ وسلم

(۴) المعدوی ص ۲۷۷ ج ۲ تحت موقعہ الملک۔

(۵) سیرت سیدنا علی الرضا از متوف کتاب بد اس ۲۶۹ تحت عنوان بصرہ سے روائی

مقدمہ یہ ہے کہ جمل کے تمام مراحل میں جناب حسنؑ اپنے والد گرامی کے ساتھ تھے اور اپنی خداداد قسم د فراست کی ہتھ پر موقعہ بوقہ اپنی رائے کا برلا اظہار فرماتے تھے۔

### قال صفين پر مرضضوي اظہار تاسف

جنگ صفين میں قال کے بہت سے موقع پیش آئے اور بے حد اضطراب کی حالت پیدا ہوئی۔

اس وقت حضرت علی الرضاؑ خخت پریشانی میں تھے اور قال کے معاملہ میں نمایت محضون اور مغموم تھے۔

اس وقت ایک موقعہ پر آجنبابؑ نے اپنے فرزند حسنؑ کے ساتھ کلام فرمایا اور کہنے لگے:....

یالیت امی لم تلدنسی ولیت انسی مت قبل الیوم<sup>۱</sup>۔  
یعنی صفين کے موقعہ پر جناب امام حسنؑ نے حضرت علیؑ سے سنا کہ آپ فرماتے تھے۔ کاش کہ مجھے میری ماں نے نہ جتا ہو تو اور کاش کہ میں آج دن سے قتل فوت ہو گیا ہو تو حاصل یہ ہے کہ اضطرابی کیفیت طاری ہو جانے پر اس نوع کا کلام حضرت علیؑ سے صادر ہوا اور جناب کے فرزندوں نے اسے نقل کیا۔ ان چیزوں کو ماقول الافتخار شمار کیا جاتا ہے اور پھر اس پر تبرے نہیں کیے جاتے۔

### حضرت حسنؑ کی خطیسانہ صلاحیت

کبار علماء فرماتے ہیں کہ حضرت علی الرضاؑ اپنے فرزند جناب حسنؑ کا بیت اکرام و احراق فرماتے تھے اور ان کی عظمت و توقیر کو لمحوذ رکھتے تھے۔

- ۱) التاریخ الکبیر للبغاری ص ۳۸۲ ح ۲ ترمذی۔ طبع دکن
- ۲) کتاب السنۃ لامام احمد ص ۱۹۶۔ طبع اول مکہ مکرمہ۔
- ۳) کتاب یہریت سیدنا علی الرضاؑ از مؤلف کتاب بدائل ۳۲۷ تحت عنوان "اظہار تاسف"

چنانچہ ایک روز حضرت علی الرضا نے جناب حسنؑ کو ارشاد فرمایا کہ آپ خطبہ دیں ہم سننا ہاتھ تھے ہیں۔

تو حضرت حسنؑ نے عرض کیا کہ آپ کی موجودگی میں خطبہ دینے سے مجھے حیا آتی ہے تو حضرت علی الرضا نے اس مقام سے الگ ہو کر ایسی جگہ تشریف فرمائی جس کے نتیجے جہاں انہیں حضرت حسنؑ نہیں دیکھ سکتے تھے۔

تو جناب حسنؑ نے لوگوں میں خطبہ دیا حضرت علی الرضا نے سادہ بست فصیح و بلیغ خطبہ تھا... اخیر ابن کثیر لکھتے ہیں کہ:—

وكان على يكرم الحسن اكراما زاددا ويعظمه  
ويجله وقد قال له يوما يا بني الا تخطب حتى  
اسمعك؟ فقال انى استحق ان اخطب وانا اراداك-  
فذهب على "فجلس حيث لا يراه الحسن" ثم قام  
الحسن "في الناس خطيبا و على" يسمع - فادى  
خطبته بلية فصيحة فلما انصرف جعل على يقول  
ذرية بعضها من بعض والله سميع عليم۔

ذکورہ بالاروایت سے معلوم ہوا کہ حضرت حسنؑ صاحب بلاغت و فضاحت تھے اور ان میں اس کی کمال ملاحیت تھی اور حسب موقد خطاب فرمایا کرتے تھے۔

### حضرت حسنؑ کا فقراء میں مال تقسیم کرنا

ایک بار کوفہ میں حضرت علی الرضا نے خطبہ دیا اور اس میں دیگر امور ذکر کرنے کے علاوہ یہ بات ذکر کی گئی:—

تمہارے بھائی حسنؑ نے مال جمع کیا ہے اور وہ اس بات کا ارادہ رکھتے ہیں کہ وہ مال تمہارے درمیان تقسیم کریں لوگ یہ سمجھے ہوئے مجتمع ہوئے کہ یہ اعلان عام ہے تو حضرت حسنؑ ان میں کھڑے ہوئے اور فرمانے لگے کہ میں نے تم میں سے فقراء کے

لیے مال جمع کیا ہے تو مال حاصل کرنے کے لیے تقریباً نصف آدمی کھڑے ہوئے اور اس مال کے وصول کرنے والوں میں پلا شخص اشعش بن قیس تھا۔

عن علیٰ ”انہ خطب ثم قال ان ابن اخيکم الحسن بن علیٰ“ قد جمع مالا و هو يرید ان يقسمه بينکم فحضر الناس فقام الحسن ”فقال انما جمعتہ لفقارانکم فقام نصف الناس فكان اول من اخذ منه الاشعش بن قیس۔<sup>لہ</sup>

اس واقعہ سے واضح ہوتا ہے کہ حضرت حسنؓ جو دو سخاکی صفت کے ساتھ متصف تھے اور غرباء و ساکین کے ساتھ شفقت کا معاملہ فرمایا کرتے تھے اور ان کی معاشری ضروریات کا کامل احساس رکھتے تھے اور حاجت مندوں کی حاجت روائی ان کا شیوه تھا۔

### عيادت کا اجر و ثواب

محمد بنین نے ایک واقعہ حضرت حسنؓ کی بیماری کے متعلق اس طرح ذکر کیا ہے کہ:—

ایک رفعہ جناب حسنؓ بیمار ہو گئے تو اس وقت ان کی عیادت (بیمار پری) کے لیے مشور صحابی جناب ابو موسیٰ الاشعريؓ تشریف لائے اور مزاج پری کی۔ اس وقت جناب علی الرقیؓ مجلس میں موجود تھے تو انہوں نے حضرت ابو موسیٰ الاشعريؓ کو خطاب کرتے ہوئے فرمایا کہ آپ ملاقات کے لیے تشریف لائے ہیں یا حسنؓ کی عیادت کے لیے تو ابو موسیٰ الاشعريؓ نے جواب دیا کہ میں ان کی بیمار پری اور عیادت کے لیے آیا ہوں۔

تو اس کے بعد حضرت علی الرقیؓ نے عیادت کی فضیلت میں فرمان بوت ذکر کیا اور فرمایا کہ:—

جناب نبی القدس میں بھی نے (عيادت کے مسئلہ میں) ارشاد فرمایا کہ جو شخص کسی

لہ (۱) المصنف لابن الی شبیہہ می ۱۳۷ ج ۱۱۔ تحت کتاب الامراء۔ طبع کراپی

(۲) تذہب این عساکر لابن بدرا نص ۲۱۳ ج ۲۱۳ تحت ترجمہ حسن بن علیؓ

مریض کی صبح کے وقت عمارت کرتا ہے تو بے شمار فرشتے اس کے قن میں شام تک  
مغفرت طلب کرتے رہتے ہیں اور اس کو حصول جنت کا مردہ دیتے ہیں۔

عن عبدالله بن نافع قال عاد ابو موسى  
الأشعرى الحسن بن على فقال له على "اعانداجنت  
ام زانرا ف قال ابو موسى بل جنت عاندا - ف قال على"  
سمعت رسول الله ﷺ يقول من عاد مریضا بکرا  
شیعه سبعون الف ملک کلهم یستحقر له حتى  
یعسى و كان له خریف فی الجنة و ان عاد مساء  
شیعه سبعون الف ملک کلهم یستحقر له حتى  
یصبح و كان له خریف فی الجنة۔

### زہدو تقویٰ کی تلقین

کبار علماء لکھتے ہیں کہ: ....

ایک بار حضرت علی الرضاؑ نے اپنے فرزند حضرت حسنؑ کو ترک دنیا کی تلقین  
کرتے ہوئے فرمایا تمہارا بدن تو اس دنیا میں ہو گر تمہارا دل آخرت میں لگا ہوا ہوئا  
جاہیے۔

سمعت ابیان بن الطفیل يقول سمعت علیا  
يقول للحسن "کن فی الدنیا ببدنك و فی الآخرة  
بقلبك۔"

اس نصیحت کے الفاظ تو مخترپیں مگر اس کے معنی یوں تفصیل کے حال ہیں۔  
یعنی آخرت کی زندگی کو دنیاوی حیات پر ترجیح دینے کی یہ تعلیم ہے اور خاصاً خدا  
لوگ اس طرح نصیحت فرمایا کرتے ہیں کہ مومن کے قلب پر فکر آخرت غالب ہوئा  
جاہیے۔

۱۔ مسلم اعرق من ۱۲۱ ج اول تحت مددات علوی (مد مختبہ کنز العمال) طبع مصر۔  
۲۔ حلیۃ الادلاء لابی نعیم الاصفہانی من ۷۲ ج ۲۔ تحت تذکرہ الحسن بن علی۔

## استخلاف کے لیے بُدایت

حضرت امیر المؤمنین علی الرضا<sup>ؑ</sup> پر آخری ایام میں قاتلانہ حملہ ہوا تھا اور وہ شدید تم کا تھا اس میں آنحضرت کے جان بر ہونے کی امید نہ رہی تو بعض حضرات (جندب بن عبد اللہ<sup>ؓ</sup>) نے آپ کی خدمت میں عرض داشت کی کہ اے امیر المؤمنین! اگر آپ کا انتقال ہو جائے تو ہم آپ کے فرزند حناب حسن<sup>ؑ</sup> کے ساتھ بیعت خلافت کر لیں؟ تو آنحضرت نے ارشاد فرمایا کہ میں نہ تم کو اس بات کا حکم کرتا ہوں اور نہ میں اس بات سے منع کرتا ہوں تم خود اس بات کو جس طرح بہتر سمجھو اس پر عمل کرو۔

یا امیر المؤمنین ان مت نبایع الحسن فقال لا  
امرکم ولا نهادکم انتم البصر۔

## وصایا

جناب علی الرضا<sup>ؑ</sup> کے جب آخری اوقات قریب ہو گئے تو آنحضرت صلوات اللہ علیہ و آله و سلم نے جناب حسن و حسین<sup>ؑ</sup> کو خصوصی وصایا فرمائے ان میں سے مندرجہ ذیل وصیت نقل کی جاتی ہے:—

وقد اوصى ولديه الحسن والحسين بحقوقى الله  
والصلة والزكوة وكظم الغيظ وصلة الرحم والحلم  
عن الجاهل والدفقة فى الدين والثبت فى الامر  
والحافظ للقرآن وحسن الجوار والامر بالمعروف  
والنهى عن المنكر واجتناب الفواحش ووصاهمَا  
باخיהםا محمد بن الحنفية ووصاهمَا بما وصاهمَا  
به— وان يعظمها ولا يقطع امرادونهمَا وكتب ذلك  
كله فى كتاب وصيحة وارضاه۔

لئے البدایہ لابن کثیر ص ۳۲۷ ج ۷ تحت صفة مقتول على<sup>\*</sup>

لئے البدایہ لابن کثیر ص ۳۲۷ ج ۷ تحت صفة مقتوله سنۃ اربعین

اس کا سلیوم یہ ہے کہ اپنے دونوں فرزندوں حضرات حسن و حسینؑ کو حضرت علی الرضاؑ نے تکیدی و میت فرمائی اللہ سے خوف کرنا نماز قائم کرنا زکوٰۃ ادا کرنا غیض و غصب کو برداشت کرنا۔ رشد واروں کے ساتھ بہتر سلوک کرنا واقف اور جال کے مقابلہ میں حوصلہ مندی سے کام لیتا۔ وہی مسائل میں سمجھ پیدا کرنا ہر معاملہ میں ثابت قدی اختیار کرنا اور قرآن مجید کو حفظ و رکھنا ہم ائمہ کے ساتھ بہتر سلوک کرنا۔ اچھائی کا حکم کرنا اور برائی سے منع کرنا بے حیائی کے کاموں سے اجتناب کرنا۔

جتاب علی الرضاؑ نے حسین شریفؑ کو اپنے بھائی محمد بن حنفیہ کے حق میں بہتر سلوک کی و میت فرمائی اور محمد بن حنفیہ کو حکم دیا کہ وہ اپنے بھائیوں سے بہتر سلوک کرے اور ان کی تنقیم قائم رکھے اور ان دونوں کے بغیر کسی معاملہ میں فصلہ نہ کریں۔

## غسل کفن، جنازہ و فن

حضرت علی الرضاؑ پر عبد الرحمن بن ملجم مرادی خارجی نے سرہ بیضا ن شریفؑ<sup>۱</sup> کو جملہ کیا تھا۔ وہ کوئی بھروسہ کی شادوت واقع ہو گئی۔

اس کے بعد آنحضرت کے فرزندوں جتاب حسن و حسینؑ اور جتاب کے برادرزادہ عبد اللہ بن جعفر طیار وغیرہم نے آپ کو غسل دیا کافن پوشی کی۔ آنحضرت کا کفن تین کپڑوں پر مشتمل تھا جس میں قیص نہیں تھا۔

و غسل الحسن والحسین و عبد الله بن جعفر و  
کفن فی ثلاثة اثواب ليس فيها قميض۔<sup>۲</sup>

اس کے بعد آنحضرت پر نمازہ جنازہ کی تیاری ہوئی اور آنحضرت پر آپ کے بڑے صاحبزادے حضرت حسینؑ نے نماز جنازہ پڑھائی اور چمار تکبیروں کے ساتھ نماز جنازہ ادا کی۔

ان الحسن بن علي بن ابي طالب حصلی على علي

۱) طبقات لاہور حد ص ۲۵۷ ح ۳ اول تحت علی بن ابی طالب۔

۲) سیرت سیدنا علی الرضاؑ از مولف کتاب ہدایہ ح ۵۲۵ تحت عنوان غسل و کفن۔

بن ابی طالب فکبر علیہ ادبع تکبیرات... الخ<sup>۱</sup>

حضرت علی الرضا<sup>۲</sup> کے جنازہ پر حضرت حسن<sup>۳</sup> کے عمل سے ثابت ہو گیا کہ نماز جنازہ کو چار تکبیرات کے ساتھ ادا کرنا صحیح ہے اور سنت طریقہ کے موافق ہے۔

باذوق حضرات کے لئے ذکر کیا جاتا ہے کہ چمار تکبیرات کاملہ

۱۔ قبل اذیں کتاب رحماء نسخہ حصہ اول مدینی میں ۱۸۷ سے لے کر ۱۹۰ تک تحت قاطرہ کے جنازہ کاملہ۔

۲۔ "سیرت علوی"<sup>۴</sup> میں ص ۵۰۳-۵۰۲ اور ۵۲۵-۵۲۶ میں لاحظہ فراہم ہے۔

(تألیف از مولف کتاب ہذا)

ابن کثیر لکھتے ہیں کہ: ...

و دفن کما ذکرنا بدار الامارة علی الصحیح من  
اقوال الناس یعنی حضرت علی<sup>ؑ</sup> کو دار الامارة (کوفہ) میں دفن کیا گیا یہ قول دیگر اقوال سے زیادہ صحیح ہے۔

### حضرت حسن<sup>ؑ</sup> کی جانب سے ایک زعم کا جواب

حضرت علی الرضا<sup>ؑ</sup> کی شادوت واقع ہو جانے کے بعد شیعان علی میں سے بعض لوگوں کی طرف سے اس وقت یہ نظریہ تجویز کیا گیا کہ: ...

جتاب علی الرضا<sup>ؑ</sup> قیامت سے قبل پھر اس عالم دنیا میں واپس تشریف لائیں گے۔

گویا کہ وہ ہماری آنکھوں سے غائب ہیں اور نوت نہیں ہوئے۔

- (۱) طبقات لا بن سعد ص ۲۵۷ ج ۳ تم اول تحت ذکر عبد الرحمن بن طیم المرادی و بیعة علی الحنفی طبع یہمن۔
- (۲) سیرت سیدنا علی الرضا<sup>ؑ</sup> از مولف کتاب ہذا ص ۵۲۵-۵۲۶ تحت عنوان فعل و کفون۔
- (۳) سیرت سیدنا علی الرضا<sup>ؑ</sup> از مولف کتاب ہذا ص ۵۰۳-۵۰۲ تحت عنوان جنازہ میں چار تکبیرات۔
- (۴) المستدرک للحاکم ص ۱۳۳ ج ۳ تحت مقل امیر المؤمنین۔
- (۵) فضائل الصحابة لام احمد مص ۵۵۸ ج ۲ روایت ۹۳۱ (طبع بیروت)

یہ نظریہ بالکل غلط اور کتاب و سنت کے شرعی قواعد کے برعکس تھا اس زعم کی تردید کے لئے یہاں امام حسنؑ کا فیصلہ درج کیا جاتا ہے جو انہوں نے اس وقت صادر فرمایا تھا۔

چنانچہ ایک شخص عمرو بن الاصم ذکر کرتا ہے کہ میں ایک بار جناب حسنؑ کی خدمت میں حاضر ہوا آنحضرت پر یعنی اس وقت عمرو بن الحیرث کے مکان پر فریش تھے۔ میں نے امام موصوفؑ کی خدمت میں عرض کیا کہ:۔۔۔

جناب بعض لوگ یہ گمان کیے ہوئے ہیں کہ جناب علی الرقیبؑ قیامت سے قبل اس دنیا میں واپس تشریف لا میں گے تو جناب امام حسنؑ نے تمم فرماتے ہوئے کہا کہ سجان اللہ اکر ہم اس بات کا تین رکھتے تو حضرت علی الرقیبؑ کی یو گان کا لکاح دوسری جگہ نہ کر دیتے اور آنحضرتؑ کی میراث کو باہم تقسیم نہ کرتے۔

عن عمرو بن الاصم قال دخلت على الحسن بن  
على وهو في دار عمرو بن خرير ثم فقلت له ان ناسا  
يزعمون ان عليا يرجع قبل يوم القيمة فضحك و  
قال سبحان الله لو علمنا ذالك ما زوجنا ساته ولا  
سامينا ميراثه،

### تشریح

شیعہ صحابان اس عقیدہ کو عقیدہ رجوعی سے تعبیر کرتے ہیں کہی لوگ اس نظریہ

لئے (۱) طبقات لا بن سعد ص ۲۶۷ ج ۲۶۱ نسخ الاول تحت تذکرہ علی بن ابی طالبؓ۔ طبع  
لیدن۔

(۲) مسند امام احمدؓ ص ۱۳۸ ج ۱۴۱ اول تحت مسندات علیؓ۔ محدث نقیب کفر الممال۔

(۳) المستدرک للحاکم ص ۱۳۵ ج ۲۳۵ تحت کتاب معرفۃ الصحابةؓ۔ محقق اول دکن۔

(۴) سیر اعلام النبیاء للذہبی ص ۱۷۵ ج ۳ تحت الحسن بن علیؓ

(۵) البدایہ لا بن کثیرؓ ص ۳۱ ج ۸۸ تحت سلسلۃ ۱۳۹۰ طبع اول مصر۔

(۶) فتاویٰ الحجۃ لام احمدؓ ص ۲۲۲، ۲۱۵، ۲۱۵ ج ۲ روایت ۱۱۲۸، ۱۳۲۶ طبع بیروت۔

پر قائم چے آئے ہیں حالانکہ اس کی تردید اس دور میں خود آئمہ کرام کی طرف سے کر دی گئی تھی۔

### بیعت خلافت

سیدنا علی الرضا<sup>ؑ</sup> کے جنازہ اور دفن کے بعد جس مسئلہ پر جلدی کے ساتھ عمل کیا گیا وہ حضرت حسن<sup>ؑ</sup> کی بیعت تھی۔

سیدنا حسن<sup>ؑ</sup> بنی وار الامارة کو فہمیں لوگوں کو اپنی بیعت کی دعوت دی تو لوگوں نے آنحضرت کی دعوت کو قبول کرتے ہوئے بیعت خلافت کر لی۔

شم انصرف الحسن بن علی من دفعه فدعا  
الناس الى بیعه فبايعوه<sup>له</sup>

اور بیعت خلافت کے چند ماہ بعد تک حالات حسب معمول پر سکون رہے۔

### حضرت حسن<sup>ؑ</sup> کا ایک اہم بیان

گذشتہ اوراق میں عمد علوی کے چند ایک وہ حالات ذکر کیے ہیں جن میں جناب امام حسن<sup>ؑ</sup> کا کسی وجہ سے تعلق پایا جاتا ہے اور آنہ موصوف کے کردار و اخلاق اور ملی خدمات کا ذکر بھی ساتھ ساتھ قلیل مقدار میں کر دیا گیا ہے اور بزید تفصیلات آئندہ سطور میں ان کے اپنے عمد میں پیش کی جاری ہیں۔

عمر رضوی کے آخر میں ہم ایک شادت پیش کرنا چاہتے ہیں جس میں حضرت حسن<sup>ؑ</sup> کی طرف سے اس چیز کو واضح کیا گیا ہے کہ جناب علی الرضا<sup>ؑ</sup> جب سے کوفہ میں تشریف لائے تو انہوں نے اپنے عمد خلافت میں کسی معاملہ میں بھی حضرت عمر<sup>ؑ</sup> کی خلافت نہیں کی اور نہ ہی ان کے کسی کام میں تغیر و تبدل کیا گویا کہ دونوں عمدوں میں معاملات خلافت میں پورا پورااتفاق و اتحاد قائم تھا۔

چنانچہ ابن الصانع نے اپنی کتاب "الموافقۃ بین اهل الہیت

سلے (۱) طبقات لابن سعد ص ۲۵۵ ح ۳ حم اول تحت تذکرہ علی الرضا<sup>ؑ</sup>۔

(۲) بیت سیدنا علی الرضا<sup>ؑ</sup> از مولف کتاب بداس ۷۵۲ تحت عنوان بیعت حسن<sup>ؑ</sup>

والصحابۃ“ میں حضرت حسنؓ کا فرمان نقل کیا ہے کہ:۔۔۔

انہ اخرج فی کتابہ عن الحسن بن علی“ قال لا اعلم  
علیا خالف عمر“ ولا غير شيئا مما صنع حين قدم  
الکوفة۔۔۔

حضرت حسنؓ کا یہ بیان دونوں حضرات (حضرت عمرؓ و حضرت علیؓ) کی باہم عدم  
مخالفت پر عدم معافیت پر بہت بڑی شادوت اور روزی گواہی ہے۔

حضرت حسنؓ کی اس شادوت کے بعد حضرت علیؓ اور حضرت عمرؓ کے درمیان  
اختلافات و تباہیات نشتر کرنے کا کوئی جواز ہاتھ نہیں رہتا۔

لئے (۱) ریاض التفہ فی مقاب الشرة لمحمد البریج ۲۲ ص ۸۵ (طبع مصر) تحت فصل فی  
رواه علیؓ فی نقل عمرؓ۔۔۔

(۲) از الہ الخناء فی خلافه الخلقاء لمولانا شاہ ولی اللہ دہلوی ج اول ص ۷۷ (طبع قدیم)  
تحت بحث آخر صانید صحابہ و تابعین

(۳) کتاب رحماء نیغم حصہ فاروقی از مؤلف کتاب بداس ۳۲۰ تحت فصل اول باب  
ثیم۔ طبع لاہور



## الفصل الرابع

### عبد خلافت سیدنا حسن بن ابی طالب

سابقہ اور اُراق میں عبد خلافت مرتضوی کے متعلق مختصر اشیاء ذکر کی ہیں۔

حضرت علی الرضاؑ کے عبد خلافت کے بعد (رمضان المبارک ۲۰ھ) حضرت حسنؑ کی خلافت کا دور شروع ہوا۔ عنقریبؓ نے ذکر کیا ہے کہ دار الخلافہ کوفہ میں جناب حسنؑ کے ہاتھ پر لوگوں نے بیعت خلافت کی اور ان کو خلیفہ تسلیم کر لیا۔۔۔ اخ-

### مبارک بادی پر وقوع طلاق

ان ابتدائی ایام میں ایک واقعہ پیش آیا۔ وہ اس طرح ہے کہ جناب حسنؑ کے متعدد ازواج تھے اور ان میں سے ایک زوجہ شمعیہ قبیلہ کی خاتون تھی۔ اس کا نام عائشہ بنت خلیفہ تھا۔

جب جناب علی الرضاؑ کی شہادت واقع ہوئی اور حضرت حسنؑ کے ہاتھ پر لوگوں نے بیعت خلافت کر کے آنچہ کو خلیفہ وقت تسلیم کر لیا تو اس خاتون نے ازراہ مبارک بادی حضرت حسنؑ سے کہا کہ "آپ کو منصب خلافت مبارک ہو۔" اس پر حضرت حسنؑ نے اپنی زوجہ سے کہا کہ تو نے حضرت علیؑ کے قتل پر خوشی کا انعام کیا ہے اور ناراض ہو کر اسے طلاق ملاش دے دی۔

اس کے بعد حضرت حسنؑ سے مذکورہ زوجہ نے قسم کما کر کہا کہ میں نے یہ ارادہ ہرگز نہیں کیا تھا۔

لیکن حضرت حسنؑ نے اس کی طرف میں ہزار درہم ارسال کر دیئے اور فارغ

- ۲ -

اس پر خاتون نے بڑی حسرت کے ساتھ کہا کہ:....

(متحاں قلیل من حبیب مفارق) یعنی جدا ہونے والے حبیب کی  
طرف سے یہ قلیل سامال ملا ہے۔  
علامہ ذہنی نے لکھا ہے کہ:—

عن سويد بن غفلة قال كانت الخثعمية تحت  
الحسن "فلم اقتل على" وبرويغ الحسن "دخل عليها  
فقالت لدهنهك الخلافة - فقال اظهرت الشمامنة  
بقتل على "انت طالق ثلاثا فقلت ما اردت هذا - ثم  
بعث اليها بعشرين الفا - فقالت مباح قليل من  
حبيبي مفارق له

ضمون پر الاصابة لابن حجر معہ الاسجعیاب جلد اول کے صفحہ ۲۵۶ پر خلیفہ بن عبد اللہ کے تحت بھی ملاحظہ کیا جاسکتا ہے اور متعدد متولیین نے اس واقعہ کو اپنی تالیفات میں درج کیا ہے۔

اظرین کرام کے افادہ کے لیے منظر تاریخ ابن عساکر لابن منظور سے اسے بليظ  
نقل کیا جاتا ہے اس مقام میں مزید تفصیل پائی جاتی ہے جو نہایت منید ہے۔

**قال سويد بن غفلة كانت عائشة الخثعمية**

عندالحسن بن على "فلم اقتل على" قالت لهنـك  
الخلافة قال بقتل على تظـيرين الشـماتة اذـهـبـي  
فـانـتـ طـالـقـ ثـلـاثـاـ قال فـدـلـعـفـتـ بـثـيـاـ بـاـ وـقـالـتـ وـالـلهـ  
ماـارـدـتـ هـذـاـ وـقـعـدـتـ حـتـىـ انـقـضـتـ عـدـتـهاـ فـبـعـثـ  
الـيـاـ بـقـيـةـ مـنـ صـدـاقـهاـ وـبـمـعـهـ عـشـرـينـ الفـ دـرـهـمـ  
فـلـمـ جـاءـ هـاـ الرـسـوـلـ وـرـأـتـ الـعـالـ قـالـتـ مـحـاجـعـ قـلـيلـ مـنـ

حبیب مفارق - فاخبر الرسول الحسن بن علی " فبکی و قال لولانی سمعت ابی یحدث عن جدی النبی ﷺ انه قال -

من طلق امراته ثلاثا لم تحل له حتى تذکر زوجا غيره لراجعته

یعنی حضرت حسن <sup>ؑ</sup> نے فرمایا کہ میں نے تین طلاق دے دی ہیں اب رجوع کی کوئی صورت نہیں رہی اگر ایسا نہ ہوتا تو میں رجوع کر لتا۔

### تنبیہ سہ

حوالہ مندرجہ بالا کے ذریعے ایک نقی مسئلہ بھی واضح ہوا کہ جس خاتون کو اس کا خاوند "بیک گلمہ" دیک بارگی تین طلاق صریح دیدے تو وہ تین طلاق ہی شمار ہوتی تھیں۔ ان کو ایک طلاق تصور نہیں کیا جاتا تھا اور اس طریقہ سے مطلقہ خاتون کسی دوسرے زوج کے ساتھ نکاح و شادی کرنے کے بغیر پہلے زوج کے لیے حل نہیں ہو سکتی تھی۔ اس پر اہل سنت کے اکابر علماء تفقین ہیں۔

اس مسئلہ میں شیعہ علماء اختلاف کرتے ہیں اور کہہ دیتے ہیں اس طرح سے ایک طلاق واقع ہوتی ہے۔ ان لوگوں کے لیے واقعہ ہذا میں صحیح راہنمائی پائی جاتی ہے کیونکہ جناب نبی کریم ﷺ کا شرعی فرمان آنحضرت ﷺ کی اولاد شریف کے ذریعے یہاں ثابت ہو رہا ہے اور یہ واجب العل ہے۔

نوٹ: خواندنافعہ حصہ اول فصل دوم میں طلاق ثلاثہ کے مسئلہ کی وضاحت ہم نے ذکر کر دی ہے۔ مزید تفصیلات وہاں ملاحظہ کی جاسکتی ہیں۔

### اہل عراق سے ناراٹھکی کا اظہار

جیسا کہ قبل ازیں ذکر کیا گیا ہے کہ کوفہ میں حضرت حسن <sup>ؑ</sup> سے بیعت خلافت کے

سلہ مختصر تاریخ این عساکر لابن منصور ص ۲۸۷ تخت الحسن بن علی طبع دمشق۔

بعد حالات صرف چند ماہ تک پر سکون رہے۔

اس کے بعد حضرت حسنؑ کو معلوم ہوا کہ ال شام کی طرف سے عسکری پیش قدمی کی جا رہی ہے اور عبد اللہ بن عامر کو اس سلسلہ میں مدائنؑ کی طرف روانہ کیا گیا ہے۔

اس پر آنحضرتؐ کے امراء اور الیٰجیش نے آپؐ کو ال شام کے ساتھ قفال پر آمادہ کیا۔ لیکن حضرت حسنؑ ذاتی طور پر قفال بین المسلمين کو ناپسند فرماتے تھے۔

بہر کیف و قتی حالات کے تقاضوں سے مجبور ہو کر حضرت حسنؑ ال شام سے قفال پر آمادہ ہو گئے اور اپنے عسکری مستقرہ مائنؑ میں جا کر قیام فرمایا۔

اس مقام میں مورخین کی طرف سے مختلف تاریخی روایات پائی جاتی ہیں ان سے ثابت ہوتا ہے کہ:—

آپؐ کی جماعت کے بعض برگزتہ افراد نے آپؐ کے لئے ایذا رسانی کی اور بر اسلوک کیا جس کی بنا پر آپؐ بہت ملوں ہوئے اور اپنے سیاسی مقابلین کے ساتھ صلح کرنے کا ارادہ کر لیا۔

چنانچہ اس مقام کی ایک روایت عمار و حنفی سے محقق ہے کہ—

عن عمار الدہنی قال نزل الحسن بن علی

العداشر و كان قيس بن سعد على مقدمته ونزل

الانبار فطعنوا حسنا و انتبه بواسرادقه<sup>۱</sup>

یعنی عمار الدہنی کہتے ہیں کہ (حسب پروگرام) علاقہ مدائنؑ میں سیدنا حسنؑ تشریف لے گئے۔ آپؐ کے جیش کے مقدمہ پر قیس بن سعد حاکم تھا پھر اس کے بعد انبار کے مقام پر پہنچے تو وہاں ان کے اپنے لشکریوں نے آنحضرتؐ کو نیزوں سے زخمی کر دیا اور آپؐ کے خانگی اموال لوٹ لے۔<sup>۲</sup>

اور اس مقام کی ایک دوسری روایت مورخین نے درج کی ہے جس میں مذکور

سلہ (۱) کتاب المرفود والتاريخ م ۵۵۷-۵۶۷ ثالی تحت ماجاء في الکوفة والی خینہ۔  
انغ۔

سلہ (۲) تاریخ بغداد للطیب بغدادی ص ۸۷۸ اول تحت قیس سعد بن عبارہ۔

(۳) سیر اعلام النبیاء للدہنی ص ۹۶۳ تحت معادیہ بن ابی سفیان۔

ہے کہ:—

مدائن کے محل میں حضرت حسنؑ نے اپنے اکابر ساتھیوں کو جمع کیا اور کبیدہ خاطر ہو کر فرمایا کہ اے الٰی عراق امیں تمہیں بھلا دینا اور غافل ہو جاتا مگر تمنے چیزوں کی وجہ سے میں تمہیں نہیں بھلا سکتا۔

۱۔ ایک توتم نے ہمارے والدگرامی کو قتل کر دیا۔

۲۔ دوسرا توتم نے ہماری سواری کو نیز وہ سے زخمی کر دیا۔

۳۔ تیرا یہ کہ تم نے میرا اسباب لوث لیا اور میری چادر کو میرے دوش سے کھینچ ڈالا۔

حالانکہ تم نے میرے ساتھ ان شرائط پر بیعت کی تھی کہ میں جس کے ساتھ مسلم سلامتی رکھوں گا تم اس کے ساتھ مسلم اور سلامتی سے پیش آؤ گے اور جس کے ساتھ میں جنگ کروں گا تم اس کے ساتھ جنگ کرو گے اور میں نے معاویۃؓ سے بیعت کرنے کا ارادہ کر لیا ہے تم اس کی بات کو قبول کرنا اور اس کی اطاعت کرنا۔ اخ

عون بن موسیٰ قال سمعت هلال بن خباب (حبان) يقول جمع الحسن بن علىٰ رؤس اصحابه فی قصر مدادن فقال يا اهل العراق الولم تذہل نفسی عنکم الالثلاث خصال لذہلت بقتلکم ابی و مطعمکم بغلتی - وانتها بکم ثقلی او قال ردائی عن عاتقی وانکم قد بايعتمونی علىٰ ان تسالموا من سالیت و تחרبوا من حاربت وانی قد بايعدت معاویہ فاسمعوا له واطیعوا قال ثم نزل فدخل القصر۔<sup>لے</sup>

لے (۱) تاریخ بغداد للطیب بغدادی ص ۱۳۹ ج ۱۰۱ تخت حضرت حسن بن علىٰ

(۲) کتاب المعرفة والتاریخ للبوسی ص ۷۳۱ ج ۲ تخت بیعت الحسن لعاویۃ۔

(۳) الاصابۃ لابن حجر ص ۳۳۰ ج ۱۰۱ تخت ترجمہ الحسن بن علىٰ (حمد الاعتباب لابن عبد البر)

روایت ہذا سے واضح ہوتا ہے کہ حضرت حسنؑ نے مائن کے موقد میں اپنے ساتھیوں سے دل برداشت ہو کر ناراضگی کا انعام فرمایا اور حضرت امیر معاویہؓ کے ساتھ بیعت اور مصالحت کرنے کا ارادہ کر لیا اور اپنے ساتھیوں کو ان کی اطاعت کی تلقین فرمائی۔

### حضرت امیر معاویہؓ سے مصالحت

اس کے بعد ان پریشان کن حالات کی ہاپر حضرت حسنؑ اپنے سیاسی مقابلین حضرت امیر معاویہؓ اور ان کی جماعت کے ساتھ مصالحت پر آمادہ ہو گئے۔ (جیسا کہ سابقہ سطور میں ذکر کیا گیا ہے)

اس مقام میں مورخین کی روایات بہت کچھ متفاوت ہیں لیکن یہاں محدثین کی روایت پیش کی جاتی ہیں مگر اصل حقیقت حال سامنے آسکے۔  
چنانچہ بخاری شریف میں کتاب الصلح کے تحت حسن بصری کی روایت درج ہے وہ پیش کی جاتی ہے۔

اس روایت کا مفہوم یہ ہے کہ:.... حضرت امام حسنؑ اور امیر معاویہؓ کے لشکر اور چیوش باہم متعاقب ہوئے جو پہاڑوں کی مانند تھے۔ عمرو بن العاصؑ نے فرمایا کہ یہ لشکر اور عساکر ایک دوسرے کو قتل کیے بغیر پہاڑوں والے نہیں۔

حسن بصری کہتے ہیں کہ امیر معاویہؓ اللہ کی قسم خیر از جلین تھے یعنی عمرو بن العاصؑ سے بہتر تھے۔ انہوں نے عمرو بن العاصؑ سے کہا کہ اگر ایک فرقہ دوسرے کو قتل کر دالے اور دوسرا فرقہ پسلے کو قتل کر دے تو لوگوں کے معاملات کی دلکشی بحال کون کرے گا؟ عورتوں بچوں اور کمزور لوگوں کی نگہداشت کون کرے گا؟ یعنی اس صورت میں تو یہ لوگ ضائع اور برباد ہو جائیں گے۔

ان حالات کے پیش نظر حضرت معاویہؓ نے بنی عبد شمس کے دو افراد عبدالرحمن بن سرة اور عبد اللہ بن عامر کو حضرت حسنؑ کی طرف روانہ کیا اور فرمایا کہ حضرت حسنؑ کے پاس جا کر صلح نامہ پیش کیجئے اور انہیں صلح پر آمادہ کیجئے۔  
ان دونوں حضرات نے حضرت حسنؑ کے پاس پہنچ کر صلح کے مسئلے پر ملنگوں کی اور

صلح کی دعوت دی۔

اس پر سیدنا حسنؑ نے ان دونوں کو فرمایا کہ ہم بنو عبد الملک ہیں (اپنے مال و عیال اقریاء اور خدام پر بخشش اور کرم کرنا ہماری جلت میں ہے اور اس مال سے ہم ان سب کے حقوق ادا کرتے ہیں)

ان حالات میں امت میں بہت انتشار اور فساد واقع ہو گیا ہے۔

اس پر ان دونوں بزرگوں نے کہا کہ آپؐ کی ضروریات اور تقاضے پورے کیے جائیں گے اور مطالبات تسلیم کیے جائیں گے۔

تو جناب حسنؑ نے فرمایا کہ ان وعدوں کے ایشاء کا ذمہ دار کون ہو گا۔

تو انہوں نے کہا کہ ہم ذمہ دار ہیں۔

اس کے بعد مسئلہ خلافت میں سیدنا حسنؑ نے حضرت امیر معاویہؓ سے صلح کر لی۔

### صلح کی پیش گوئی

حسن پھری کتے ہیں کہ یہ صلح نبی کریم ﷺ کی اس پیش گوئی کا مصدقہ ہے جو آنجلاب ﷺ نے مدینہ منورہ میں منبر خطبہ دیتے ہوئے ارشاد فرمائی تھی اس وقت جناب نبی کریم ﷺ کے پہلو میں (ایام طفویت میں) حضرت حسنؑ منبر پر ساتھ بیٹھے ہوئے تھے۔

آنجلاب ﷺ خطبہ کے دوران کبھی حضرت حسنؑ کی طرف متوجہ ہوتے اور کبھی ہم لوگوں کی طرف التفات فرماتے۔

اس وقت آنجلاب ﷺ نے ارشاد فرمایا کہ میرا یہ بیان سردار ہے امید ہے اللہ تعالیٰ اس کے ذریعے مسلمانوں کی دو عظیم جماعتوں کے درمیان صلح کرا رے گا۔

فصالحه قال الحسن (البصری) ولقد سمعت ابی ابکر ؓ یقول دائیت رسول اللہ ﷺ علی العذیر والجسن بن علی الى جتبه و هو یقبل علی الناس مرة و علیه اخربی و یقول ان ابنی هذا سید ولعل اللہ ان یصلاح به بین فتنین عظیمتین من

### المسلمین۔

نوٹ: اس مضمون کے لیے شیعہ و سنی کتب سے مزید حوالہ جات ہم نے اپنی کتاب "بیہت حضرت معاویہ" میں عنوان حضرت سیدنا حسنؑ کی حضرت امیر معاویہؓ سے سلسلے کے تحت درج کر دیئے ہیں تفصیلات وہاں ملاحظہ فرمائیں۔

### شروط صلح کی وضاحت

سابقہ سطور میں حضرت حسنؑ اور حضرت معاویہؓ کی ہاہم مصالحت کا بیان جاری

ہے۔

ای سلسلہ میں شارحین حدیث نے جو اس کی وضاحت ذکر کی ہے وہ قارئین کے فائدہ کے لیے درج کی جاتی ہے۔

حافظ ابن حجر شرح بخاری فتح الباری میں لکھتے ہیں کہ:۔۔۔

قال ابن بطال سلم الحسن لمعاویۃ الامر وبایعه  
علی اقامۃ کتاب اللہ و سنته نبیہ و دخل معاویۃ  
الکوفۃ و بایعه الناس فسمیت سنة الجماعة  
لا جماع الناس و انقطاع الحرب وبایع معاویۃ کل  
من کان معجز لا للقتال کابن عمر و سعد بن ابی  
وقاص و محمد بن مسلمہ و اجاز معاویۃ الحسن  
بثلسمائۃ الف و الف ثوب و ثلاثین عبدا و مائۃ جمل و  
انصرف الی المدینۃ و ولی معاویۃ الكوفۃ المغیرہ  
بن شعبۃ والبصرۃ عبد اللہ بن عامر و رجع الی

لئے (۱) بخاری شریف ص ۲۷۲ ح اول تحت کتاب الصباہب قول ابی یہیہ اللہ عن علی<sup>صلی اللہ علیہ وسلم</sup> امی پڑا سید۔۔۔ اخ.

(۲) بیہت امیر معاویہ جلد اول ص ۲۱۳ تحت صلح حضرت حسن با معاویہؓ (از مولف کتاب بہا)

### دمشق لے

اس روایت کا مفہوم یہ ہے کہ:—

ابن بطال نے کہا حضرت حسنؑ نے خلافت کا معاملہ حضرت امیر معاویہؓ کی طرف پر کرد کر دیا اور حضرت معاویہؓ سے اس شرط پر بیعت کر لی کہ اللہ کی کتاب اور جناب نبی کرم ﷺ کی سنت کو قائم کیا جائے گا۔ حضرت معاویہؓ کوفہ میں داخل ہوئے اور لوگوں نے حضرت معاویہؓ کے ساتھ بیعت کی۔ لوگوں کے اجتماع اور انتظام بندگ کی وجہ سے اس سال کو اتفاق اور جماعت کے سال سے موسم کیا گیا اور جو حضرات قتل ہوا سے الگ رہے تھے ان لوگوں نے بھی حضرت معاویہؓ کے ساتھ بیعت کر لی مثلاً عبد اللہ بن عمرؓ سعد بن ابی و قاصؓ محمد بن مسلمؓ وغیرہم۔

اور حضرت معاویہؓ نے حضرت حسنؑ کو تین لاکھ درہم نقد ایک ہزار پونچاک کا پکڑا اور تمیں غلام اور ایک سوانح دیئے۔

حضرت حسنؑ مدینہ منورہ کی طرف واپس تشریف لائے۔

حضرت معاویہؓ نے کوفہ پر مغیرہ بن شعبہ اور بصرہ پر عبد اللہ بن عامر کو والی مقرر کیا اور خود مشق کی طرف واپس تشریف لائے۔

اسی مضمون کو حافظ الذمیؓ نے اپنی مشہور تصنیف ”سیر اعلام النبیاء“ کے صفحہ ۹ جلد ٹالٹ تحت معاویہ بن ابی سفیان میں بھی درج کیا ہے۔

اس سے ضمنی طور پر یہ بھی پتہ چلا کہ حضرت معاویہؓ اور حضرت حسنؑ دونوں ایک قرآن پر لقین رکھتے تھے اور دونوں کے ہاں سے قائمہ ایک ہی تھی حضرت علیؓ اگر کسی اور قرآن کے قائل ہوتے جو ترتیب نزول پر جمع کیا گیا ہو تو امام حسنؑ اس قرآن پر عمل کرنے کی حضرت معاویہؓ کو دعوت دیتے۔

### تاریخ مصالحت

کبار علماء کرام نے صلح ہوا کے متعلق ذکر کیا ہے کہ مشہور قول کے مطابق اواخر

سلہ فتح الباری شرح بخاری لابن حجر عسقلانی میں ۵۳۷ ص ۱۲۳ تحت باب قول الہی ﷺ  
بن علی (ان این بدایید... ایک کتاب اللئن طبع قدیم مصر

ربيع الثانی ۲۱۰ھ میں حضرت حسن<sup>ؓ</sup> اور حضرت معاویہ<sup>ؓ</sup> کے درمیان مصالحت ہو گئی اور ایک امام اور ایک خلیفہ پر اہل اسلام کے مجمع ہونے کی وجہ سے اس سال کو عام الجماعة کے نام سے موسم کیا گیا۔

و تسلم معاویۃ الخلافۃ فی اخر ربیع الآخر و  
سالی عالم الجماعة لاجتماعہم علی امام و هو عالم  
واحد و ادار بعین (۵۳۱) <sup>ل</sup>

### مقاصد صلح و مصالحت

جاتب سیدنا حسن بن علی الرضا<sup>ؑ</sup> کا جناب معاویہ بن الی سفیان<sup>ؓ</sup> کے ساتھ امر خلافت میں صلح و مصالحت کرنا اور بیعت خلافت کر لیتا تاریخ اسلام میں ایک غیر معمولی واقعہ ہے جاتب موصوف کا ایہ اہم کارنامہ ہے جو ملت اسلامیہ کی متفقتوں کے لیے سراجِ جام دیا۔

- ★ اس کی وجہ سے قوال بین المسلمين کا انتقام ہوا ایک عرصہ سے اسلام کی روشنیم جماعتیں جو باہم بر سر بیکار تھیں ان کا اختلاف رفع ہو گیا اور انتشار ختم ہو گیا۔
- ★ مسلمانوں کی جو اجتماعی قوت منتشر ہو گئی تھی وہ ایک بار پھر مجمع ہو گئی۔
- ★ اقتدار کے مسئلہ میں جو مسلمانوں کے درمیان عاد قائم ہو گیا تھا وہ دور ہو گیا۔
- ★ یہ اتنا عظیم کام سیدنا حسن<sup>ؓ</sup> کی مصالحانہ طبع کی وجہ سے سراجِ جام پایا اور جناب نبی کریم ﷺ کی پیش گوئی کی صداقت کا نشان تھرا اور جناب<sup>ؑ</sup> کے مجرموں کا ظمور ہوا۔
- ★ چنانچہ ذیل میں چند تاریخی حوالہ جات درج کیے جاتے ہیں جن میں آنحضرت کے موقف کی کامل وضاحت پائی جاتی ہے۔

والمحفوظ ان کلام الحسن الاخير انما وقع بعد  
الصلح والاجماع كما اخر جه سعید بن منصور

ل (۱) سیر اعلام البناء للذہبی ص ۹۶ ج ۳ تخت معاویۃ بن الی سفیان<sup>ؓ</sup>

(۲) البدایہ لابن کثیر ص ۳۱ ج ۸ تخت سنۃ ۵۳۹

(۳) تاریخ خلیفہ بن خیاط ص ۱۸۱ ج اول تخت سنۃ ۴۳۱ھ (عام الجماعة)

والبیہقی فی الدلائل من طریقہ و من طریق غیرہ  
بسندھما الی الشعوبی قال لاما صالح الحسن بن  
علیٰ معاویۃ قال له معاویۃ قم فحکم - فقام فحمد اللہ  
واشتبھ علیہ شم قال اما بعد فان اکیس الکیس التحقی  
ان اعجز العجز الفجور الا و ان هذالامر الذى اخطفت  
فیہ انا و معاویۃ حق لامری کان احق به منی او حق لی  
ترکھ لارادۃ اصلاح المسلمين و حقن دمائهم و ان  
ادری لعله فتنۃ لكم و مداع الی حین ثم اسحقر  
ونزل

یعنی... شعی کہتے ہیں کہ جب حضرت حسنؓ اور حضرت معاویۃؓ کے درمیان صلح و  
معاملت ہو گئی تو جناب معاویۃؓ نے حضرت حسنؓ سے کما کہ آپؓ لوگوں میں کھڑے ہو کر  
خلافت سے دستبرداری کا اعلان کیجئے تو حضرت حسنؓ نے کھڑے ہو کر حمد و شکر کے بعد  
فرمایا جس کا حصل یہ ہے کہ:—

★ زیارتہ راش مندوہ ہے جو مقیٰ و پرہیز کار ہے۔

★ زیارتہ عائز وہ ہے جو فاجر اور نافرمان ہے۔

★ اس خلافت کے مسئلے میں میرے اور معاویۃؓ کے درمیان اختلاف واضح ہوا۔  
اس معاملہ میں زیادہ حقدار میں ہوں یا وہ بھر حال میں اہل اسلام کی اصلاح کی  
خاطر اور ان کی خوزینی کی خلافت کے لیے اپنا حق ترک کرتا ہوں۔—

سلے (۱) فتح الباری شرح بخاری شریف لابن حجر عسکری مجموع ۵۳ ج ۱۲ تخت قول النبی ﷺ لحسن  
بن علی۔—

(۲) المصنف لابن الیشیت م ۱۰۰ ج ۱۵ کتاب التنزی طبع کراچی۔

(۳) مختصر تاریخ ابن عساکر م ۳۶ ج ۷ تخت الحسن بن علیؓ

(۴) سیر اعلام النبلاء للذہبی م ۱۸۰ ج ۳ تخت الحسن بن علیؓ

(۵) طبیعت الادب یا عالمیہ حسم الاصطہانی م ۷۳ ج ۷ تخت تذکرہ الحسن بن علیؓ

(۶) السنن الکبریٰ للبیہقی م ۲۷ ج ۸ جلد هشتم قال اہل البغی۔

پھر استفار فرمایا اور منبر سے نیچے تشریف لائے۔

ایسی نوع کی متعدد روایات اس مقام میں پائی جاتی ہیں جن میں مذکور ہے کہ جب جناب حسنؑ کو فرمیں والوں تشریف لائے تو ایک شخص ابو عامر نے آپ سے خطاب کرتے ہوئے کہا:-

السلام عليك يا مذل المؤمنين يعني آپ پر سلام ہوا مسلمانوں کو ذمیل کرنے والے تو بواب میں جناب حسنؑ نے فرمایا کہ اے ابو عامر ایسا مامت کو میں مسلمانوں کو ذمیل کرنے والا ہرگز نہیں ہوں۔ میں نے اپنے مکنی اقتدار کی خاطر مومنوں کے قتل کرنے کو مکروہ جانا (اور اسیں خونریزی سے بچالیا)

فَلَمَا قَدِمَ الْحَسَنُ بْنُ عَلَى "عَلَى الْكُوفَةِ قَالَ لَهُ رَجُلٌ مَنَّا يَقَالُ لَهُ أَبُو عَامِرٍ سَفِيَانُ بْنُ لَيْلَى - وَقَالَ أَبْنُ الْفَضْلِ سَفِيَانُ بْنُ الْلَّيْلِ السَّلَامُ عَلَيْكَ يَا مَذْلَلَ الْمُؤْمِنِينَ قَالَ لَا تَقْتُلْ ذَاكَ يَا أَبَا عَامِرٍ لَسْتُ بِمَذْلَلِ الْمُؤْمِنِينَ وَلَكُنِّي كَرِهْتُ أَنْ أَقْهَلَهُمْ عَلَى الْمُلْكِ -

### شبہ کا زال

حدیث کی بعض روایات میں آئندہ حالات کے متعلق پیش گئی فرمائی گئی ہے اور اس کو اس طرح تعبیر کیا گیا ہے کہ:--- هدنة علی دخن یعنی وہ ایک صلح ہو گی جو دھوکے پر مبنی ہو گی۔

۱) کتاب المعرفۃ والتأریخ للبوسی ص ۳۱۷ ج ۲ تحت خلافت سادیہ بن الی سفیان۔

(۲) المصنف لابن الی شیبیہ ص ۹۳۰ ج ۱۰ (تخلوط) تحت کتاب السن۔

(۳) مختصر تاریخ ابن ساکر ص ۲۵ ج ۷ تحت الحسن بن علی۔

(۴) سیر اعلام اتباء للذہبی ص ۱۸۲ ج ۲ تحت حسن بن علی۔

(۵) کتاب سیرت حضرت امیر سادیہؓ از مؤلف کتاب بدایم ص ۳۲۳ ج اول تحت عنوان صلح بدایکے ذوالکم۔

اس روایت سے بعض لوگ حضرت حسنؑ اور امیر معاویہؓ کے درمیان ہونے والی صلح مراد لیتے ہیں اور کہتے ہیں کہ اس صلح میں دھوکہ دہی اور خیانت مقصود تھی۔ اس کے متعلق منظر اگزارش کی جاتی ہے کہ مذکورہ بالا روایت میں فریقین میں سے کسی فرقہ کا نام مذکور نہیں اور نہ ہی کسی عمدہ یا مقام کی تعیین کی گئی ہے۔ اللہ تعالیٰ بہتر جانتا ہے کہ یہ صلح کس دور میں ہو گی اور اس سے کون لوگ مراد ہیں؟

بہر کیف یہ روایت ان تصریحات کے ذکر سے خاموش ہے۔ سو اسے خواہ خواہ اس صلح پر محمول کرنا جس کی جناب نبی کریم ﷺ نے تعریف فرمائی ہو ہرگز مناسب نہیں۔

دیگر یہ بات قابل توجہ ہے کہ سیدنا حسنؑ اور حضرت معاویہؓ کی صلح و مصالحت جناب نبی کریم ﷺ کی مشورہ پیش گوئی کا مصداق تھی (ابنی ہذا سید لعل اللہ ان یصلح بین فندیین غطمهتین من المسلمين) اور اس میں آنچنان مذکور ہے ایک پسندیدہ صلح کے متعلق امید و ابستہ فرمائی جو امر حق تھی۔

اور روایت ہدنة علی دخن کا مصداق اس صلح کو ثہرانے سے آنچنان مذکور ہے کہ جو بہتر امید و ابستہ تھی وہ معاذ اللہ پوری نہیں ہو سکی۔ اس طریقہ سے ان دونوں روایات کے مفہوم میں تعارض و تناقض پایا جاتا ہے۔ فلذ الہدنه علی دخن والی روایت کا مصداق کوئی دوسرا واقعہ ہے۔ یہ مصالحت مذکور محمل نہیں۔

نیز یہ بات بھی قابل ذکر ہے کہ:۔۔۔  
اس صلح میں نبی ہاشم کے اکابر حضرات اور دیگر مشاہیر صحابہ کرامؓ شامل ہوئے تھے۔

اگر اس صلح کو کدو رت اور غدر پر محمول کیا جائے تو کیا یہ حضرات یہ بات معلوم نہ کسکے کہ یہ سراسرد ہوا اور فریب کاری کی جا رہی ہے؟ کیا یہ حضرات اتنے سادہ لوح اور غافل اور سطحی فہم و فراست کے حامل تھے کہ

فریق مقابل کی فریب دی کوئہ سمجھ سکے؟ (یہ بات ہرگز ممکن نہیں)  
مزید برآں قابل غور یہ بات ہے کہ ان اکابر ہاشمی حضرات بشمول حضرات حسین  
شریفین کے حضرت امیر معاویہؓ کے ساتھ بہتر تعلقات اور روابط امت المعرقائی رہے اور  
ہاشمی معاملات سمجھ رہے۔

یہ چیز بھی دلالت کرتی ہے کہ ان حضرات کے درمیان مصالحت ہڈا میں کسی قسم کی  
کدورت نہیں تھی اور خدیعت اور غدر ان کے درمیان نہیں تھا۔  
فلذ اس مقام میں شہرہ ہذا قائم کرنے کا کوئی جواز نہیں۔

### عراق سے مدینۃ النبی کی طرف مراجعت

سیدنا حسنؑ اور حضرت امیر معاویہؓ کے درمیان جب تاریخی صلح ہو گئی اور ایک  
عظیم انتشار اہل اسلام میں ختم ہو گیا تو دونوں حضرات اپنی اپنی جماعتوں کے ساتھ اپنے  
اپنے مرکز کی طرف روانہ ہو گئے۔

چنانچہ حافظ ابن کثیرؓ نے البداية والنهاية میں ذکر کیا ہے کہ:....

ترحل الحسن بن علی و معه اخوه الحسین و  
بقية اخواتهم وابن عمهم عبد الله بن جعفر من ارض  
العراق الى ارض المدينة النبوية على ساكنها افضل  
الصلاوة والسلام و جعل كلما مر بحى من شيعتهم  
يبكيونه على ما صنع من نزوله عن الامر لمعاوية و  
لوفى ذالك هو البار الراشد الممدوح وليس يجد فى  
صدره حرجا ولا تلوما ولا ندما بل هو راض بذالك  
مستبشر به۔

اس کا مفہوم یہ ہے کہ حضرت حسنؑ اپنے برادر سیدنا حسین ابن علیؑ کے سمت

لئے (۱) البداية والنهاية لابن کثیرؓ ص ۱۹۷۸ تحقیق اول مسر

(۲) سیرت حضرت امیر معاویہ از مؤلف کتاب ہڈا ص ۳۲۷-۳۲۸ تحقیق عنوان  
الاصل۔

اپنے دیگر بھائیوں اور چپازاد برادر حضرت عبد اللہ بن جعفر کی سیمت میں ارض عراق (کونہ) سے مدینۃ النبی کی طرف روانہ ہوئے۔ راستے میں جب یہ حضرات اپنے شیعوں (ماتحیوں) اور حایی قبائل کے پاس سے گزرتے تھے تو بعض لوگ سیدنا حسنؑ کو امیر معاویہؓ کے لئے خلافت پرورد کر دینے پر عارد لاتے طامت کرتے اور سخت الفاظ سے یاد کرتے تھے۔

حالانکہ سیدنا حسنؑ درست معاملہ کرنے والے نیک طبیعت شخص تھے اور وہ ان لوگوں کے برعے رویہ سے اپنے اندر کوئی کمزوری محسوس نہیں کرتے تھے بلکہ وہ اپنے اس مصالحت کے فعل پر بشرح صدر خوش اور سطمن تھے اور انہوں نے وقت تقاضوں کے تحت درست فیصلہ کر کے یہ صورت اختیار کی تھی۔

### احوال معاش

حضرت حسنؑ کی معاش کے احوال ابتداء سے ہی بہت عمدہ تھے۔

حضرت عمرؓ کے دور خلافت میں جب صحابہ کرامؓ کے وظائف مقرر کیے گئے تھے تو حضرت علی الرضاؑ کا وظیفہ پانچ ہزار درہم سالانہ مقرر ہوا تھا اور اس وقت آپ کے فرزندان سیدنا حسن اور حسینؑ کے وظائف بھی قرابت نبوی مطہریؑ کا حافظاً کرتے ہوئے پانچ پانچ ہزار درہم سالانہ مقرر ہوئے تھے۔

اور اسی طرح حضرت عثمانؑ کے دور خلافت میں بھی ان حضرات کے وظائف کامل طور پر ادا کیے جاتے رہے۔ ان میں کوئی کمی واقع نہیں ہوتی۔ اس مسئلہ کو الفصل الثاني عہد عثمانی کے تہذیبی مسئلہ میں بقدر ضرورت درج کر دیا گیا ہے۔

پھر حضرت علی الرضاؑ خود خلیفہ منتخب ہوئے تو انہوں نے بھی ان حضرات کے ادائے وظائف میں کوئی تبدیلی نہیں فرمائی۔

مذکورہ بالا وظائف کے حوالہ جات ہم نے اپنی کتب رحماء تیسم حصہ دوم (فاروقی) اور حصہ سوم (عثمانی) میں اپنے اپنے مقام پر درج کر دیئے ہیں۔

## وصایا

علاوه ازیں سورخین نے یہ بھی تحریر کیا ہے کہ اکابر صحابہ کرام میں سے بعض حضرات اپنی وصایا کے ذریعے بھی جناب حسینؑ کے لئے مالی تعاون فرمایا کرتے تھے۔ چنانچہ صحابہ کرامؓ میں ایک بزرگ مقدار بن الاسودؓ مشہور صحابی ہیں اور قدیم الاسلام ہیں ان کو ساقین الاولین میں شمار کیا جاتا ہے۔

آپؓ اسلام کے مشاہد اور معرفوں میں آنحضرت ﷺ کے ساتھ شامل و شریک رہے ان کی تمام زندگی می خدمات میں صرف ہوئی۔

اور ان کا انتقال خلافت عثمانؓ کے عمد میں ۳۲ھ میں جوار مدینہ مقام الجرف میں ہوا اور وہاں سے انہیں لاکر مدینہ طیبہ میں دفن کیا گیا۔ انہوں نے اپنے انتقال سے پہلے جو وصایا فرمائے تھے حافظہ اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان میں سے ایک وصیت بالفاظ ذیل لفظ کی ہے۔

و عن كريمة بنت المقداد ان المقداد او حصي  
للحسن والحسين بستة و ثلاثين الفا وللامهات  
المؤمنين لکل واحد بسبعة الاف درهم۔

اس کا مفہوم یہ ہے کہ مقداد بن الاسود نے سیدنا حسنؑ اور سیدنا حسینؑ کے حق میں (۳۶۰۰) چھتیس ہزار درهم کی وصیت کی کہ ان کو دے دیئے جائیں۔

اور حضرات امّات المؤمنینؑ کے حق میں بھی وصیت کی کہ ہر ایک ام المؤمنینؑ کو سات ہزار (۷۰۰۰) درهم دیئے جائیں۔ یہ امّات المؤمنین اور حضرات حسینؑ کی بیک وقت خدمت ہلاتی ہے کہ امّات المؤمنین اور حضرت حسینؑ میں کوئی اعتقادی بعد نہ تھا۔

روایت ہذا کی روشنی میں واضح ہوا کہ صحابہ کرامؓ میں سے بعض حضرات حسینؑ شریفینؑ کے لئے وصایا کے ذریعے بھی مالی خدمات سرانجام دیتے تھے... تاکہ وہ حضراتؓ آسودہ حالی سے زندگی برکریں۔

## عطیات و ظالٹ

حضرت امیر معاویہؓ کے حن میں خلافت سے دستبرداری ہونے کے بعد جناب حسنؑ مدعت العرمدینہ منورہ میں مقیم رہے اور حضرت معاویہؓ کی طرف سے ان حضرات کے لیے جو وظائف مقرر تھے وہ انہیں ۲۱۷ھ سے تاہمۃ العرب یا قاعدگی سے موصول ہوتے رہے اور اس معاملہ میں کوئی ناغہ نہیں ہوا اور کوتاہی نہیں ہوئی مزید تفصیلات کے لیے ہماری تالیف مسئلہ اقربان اوزی صفحہ ۲۰۳ تا صفحہ ۲۰۴ تخت عنوان وظائف و عطیات ملاحظہ فراہم کئے ہیں۔ نیز اسی طرح بندہ کی تصنیف کتاب سیرہ حضرت معاویہؓ جلد اول میں ۵۵۹ تا ۵۶۸ میں بھی عطیات و وظائف کی تفصیل قابل ملاحظہ ہے۔

اس مضمون پر ذیل میں صرف وہ حالہ جات ذکر کیے جاتے ہیں۔

۱۔ ابن عساکر نے اپنی مشورہ تاریخ بلده دمشق (تذکرہ سیدنا حسنؑ) میں عطیات کا واقعہ درج کرتے ہوئے پلے وقتی عطیہ (چار لاکھ درہم) کا ذکر کیا ہے اس کے بعد مبرد کے حالہ سے لکھا ہے کہ حضرت حسنؑ ہر سال امیر معاویہؓ کی خدمت میں پہنچتے تھے اور امیر معاویہؓ ان کو ایک لاکھ درہم سالانہ عنایت کرتے تھے۔

فاعطہ اربع مائیہ الف درہم و روی العبرد ان  
الحسن کان یفڈ کل سنتہ علی معاویہ فیصلہ بمائیہ  
الف درہم۔<sup>لہ</sup>

یہ مضمون ذیل متنات میں بھی درج ہے۔

۲۔ کان لہ جائزہ و کان یفڈ الیه فریبما اجازہ بار  
بعمائیہ الف درہم و راتبہ فی سنتہ مائیہ الف<sup>لہ</sup>

مندرجات بالا کی روشنی میں ثابت ہوتا ہے کہ جناب حسنؑ نے تمام مرافق زندگی

لہ تذکرہ تاریخ ابن عساکر لشیع عبد القادر بن بدران آنفہ درج میں ۲۰۰ ص ۲۳۷ تذکرہ حسن بن علی<sup>لہ</sup>

(۱) الاصابة لابن مجرح الاستیعاب ج اول ص ۳۲۹۔ تذکرہ حسن بن علی<sup>لہ</sup>

(۲) البدایہ لابن کثیر ج ۸ ص ۲۳۷ تذکرہ حسن بن علی<sup>لہ</sup>

(۳) البدایہ لابن کثیر ج ۸ ص ۳۱۳۔ تذکرہ حسن بن علی<sup>لہ</sup>

بڑی سولت راحت اور آسودہ حالی سے بُر فرمائے اور کسی قسم کی معاشری پر یشانی میں بُلنا نہیں ہوئے۔

اور یہاں سے یہ جیز بھی واضح ہوتی ہے کہ بعض لوگوں کی طرف سے جو یہ پروپیگنڈا کیا جاتا ہے کہ حضرات خلفاء ملائیش نے ان حضرات کے مالی حقوق ادا نہیں کیے بلکہ غصب کر لیے تھے وہ سراسر بے اصل اور بے سرو پا ہے۔

### عبدات

خدائے قدوس کی عبادت ان حضرات کی زندگی کا نصب العین تھا اور ان کی حیات کا پسندیدہ عمل تھا۔ یہ حضرات اپنے اوقات کا ایک وافر حصہ اس میں صرف کرتے تھے اور مومن کے لیے مقصد حیات بھی عبادت الٰہی ہے اور ان حضرات کی ہدایات کے ذریعے ہی اہل اسلام کو عبادت کے عادات و اطوار حاصل ہوئے۔

۱۰) محدثین ذکر کرتے ہیں کہ حضرت حسنؓ نماز ادا کرتے تو بعض دفعہ اپنے اوپر ایک چادر اور ٹھکر نماز ادا کرتے تھے۔

عن ابی العلاء قال رأیت الحسن بن علی "یصلی  
مفتخار اسے۔

اس کیفیت کے ساتھ نماز ادا کرنا اولیٰ اور بہتر طریقہ ہے۔

۱۱) علماً کرام نے حضرت حسنؓ کا مسجد نبوی میں عبادت کا ایک معمول لکھا ہے کہ حضرت حسنؓ نجمر کی نماز باجماعت ادا کرنے کے بعد طلوع آفتاب تک اپنی جائے نماز میں ذکر اللہ میں مشغول رہتے تھے پھر آپ کے پاس قوم کے اشراف لوگ آکر مجلس میں بیٹھتے اور آنحضرت کی خدمت میں دینی علمی گستاخ کرتے۔ اس طرح یہ مجلس قائم رہتی تھی کہ آفتاب بلند ہو جاتا تو چاشت کے نوافل ادا فرماتے۔

پھر آنحضرتؓ وہاں سے فراغت کے بعد امداد المومنینؓ کے پاس تشریف لے جاتے اور ان کو جا کر سلام پیش کرتے۔

اور بعض دفعہ ایسا ہوتا کہ امہات المؤمنین "امیں ہدیہ کے طور پر کوئی چیز عنایت فرماتیں اور یہ بخوبی منظور کر لیتے اس طرح ان حضرات کے مابین محبت آمیز روابط قائم تھے۔ پھر اس کے بعد جناب حسن "اپنے گھر تشریف لاتے۔

نیز مورخین ذکر کرتے ہیں کہ مذکورہ بالا آنجناہ "کامیح کا معمول تھا اور پھر شام کے وقت بھی آنچنانہ کامیح نبوی میں عبادت کا یہی معمول تھا۔

کان اذا صلی المغداة جلس فی مصدره حتی  
تطلع الشعس ثم یستند ظهره فلا يبقى فی مسجد  
رسول الله ﷺ رجل له شرف الاتاه فیحدثون  
حصی پر تفع النهار فاذا ارتفع صلی رکعین  
فنہض ثم یاتی امہات المؤمنین فیسلم علیہن  
فربما اتحفنه ثم ینصرف الی منزله ثم یروح  
فیصنف مثل ذالک... الخ

### تفویٰ کا عمل

اس مقام میں حضرات حسین شریفین "کے زہد و تفویٰ کے متعلق علماء کرام نے یہ چیز ذکر کی ہے کہ:۔۔۔

امام محمد باقر فرماتے ہیں کہ حضرات حسن "اور حسین "تستر کے احکام کو طوڑ رکھتے ہوئے امہات المؤمنین پر نظر نہیں کرتے تھے یہ چیز عبد اللہ بن عباس "کے ہاں پہنچی تو انہوں نے اس مسئلہ کے متعلق ارشاد فرمایا کہ ان دونوں حضرات کے لیے امہات المؤمنین "کو دیکھنا شرعاً حلال تھا۔

عن محمد بن علي قال كان الحسن والحسين  
لا يريان امهات المؤمنين قال ابن عباس " وان

لے (۱) تذکرہ ابن عساکر ص ۲۱۳ ج ۲ تخت تذکرہ حسن بن علی "۔

(۲) البدایۃ والنہایۃ لابن کثیر " ص ۷۷ ج ۸ تخت سنۃ ۴۹ هـ

(۳) مختصر تاریخ ابن عساکر لابن منظور ص ۲۳ ج ۷ تخت الحسن بن علی "۔

رویدہن لہما تحل۔

حضرات حسین و شریفین کا امداد الموئین کے پردہ کو طبیعت رکھنا ایک تقویٰ کا عمل  
تھا ورنہ ابن عباس کے فرمان کے مطابق شرعاً پردہ واجب نہیں تھا۔

### قیام کمک مردم کے معمولات

گذشتہ سطور میں جناب حسنؑ کے قیام مدینہ منورہ کے دوران عبادت کے  
معمولات اجمالاً مذکور ہوئے۔

اب یہاں آجنباب کے قیام کمک مردم کے دوران معمولات کا مختصر ساز کر کیا جاتا

۔۔۔

ابو سعید کہتے ہیں کہ میں نے جناب سیدنا حسن اور سیدنا حسینؑ کو دیکھا مکہ مردم  
میں انہوں نے مسجد حرام میں عصری نماز امام کے ساتھ ادا کی پھر دونوں حضرات مجر اسود  
کے پاس تشریف لائے اور اسے بوس دیا پھر خانہ کعبہ کا سات چکروں میں طواف کیا اور  
تمام متعلقہ مقامات کا اسلام کیا (یعنی بوس دیا) اور اس کے بعد دور کعت نوافل ادا  
فرمائے۔

جب لوگوں کو معلوم ہوا کہ یہ حضرات جناب نبی کریم ﷺ کی صاحبزادی کے  
فرزند ہیں تو انہوں نے ازراہ اشتیاق بھوم کر دیا اور ان حضراتؓ کو اس طرح حلقة میں  
لے لیا کہ راستہ مدد و ہو گیا اور آگے چلنے کی مختوش نہ رہی۔  
ان حضراتؓ کے ساتھ رکانات میں سے ایک شخص تھا جس نے لوگوں کو مجھے ہٹایا  
اور ان حضراتؓ کو بھوم سے باہر نکالا۔

یہ واقعہ تاریخ بلده و مشق لابن عساکر میں بالفاظ ذیل م MCC مذکور ہے۔

**وقال ابوسعید رايت الحسن و الحسين صليها**

لہ (۱) کتاب السنن لعبد بن متصور ص ۲۲۲ ح ۳۷ تحت روایت م ۹۶۶ تحت  
باب ماجاء فی ابیت الاراعۃ۔

(۲) الہیات لابن سعد ص ۵۰ ح ۸ تحت عائشة بنت ابی بکرؓ

(۳) سیر اعلام النبیاء للذہبی ص ۷۷۷ ح ۳۷ تحت الحسن بن علیؓ

مع الامام العصر ثم اتیا الحجر فاستلموا ثم طاف  
اسبو عاو صلیار کعین -

فقال الناس مذان ابناء بنت رسول الله ﷺ  
فحطمها الناس حتى لا يستطيعوا ان يمضيا و  
معهم رجل من الركابات فاخذا الحسن بيد  
الركانى وردا الناس عن الحسين ... الح

### قيام الليل

سیدنا حسنؑ کے عبادت کے معمولات میں یہ چیز علماء نے ذکر کی ہے کہ:...  
آنچاہ جس وقت فراش خواب پر تشریف رکھتے تو اس وقت دیگر اور اد کے علاوہ  
آپ کا یہ معمول تھا کہ سورۃ کف علاؤت فرمایا کرتے تھے اور اس کے فوائد اور  
تأثیرات سے مستحق ہوتے تھے۔

روی مغیرہ بن مقسم عن امام موسی کان الحسن  
بن علی اذا آوى الى فراشه قراءة الكهف۔  
اور شبینہ عبادت و ریاضت خاصان خدا کا جو معمول چلا آرہا ہے اس پر وہ پابندی  
کے ساتھ عمل کرتے تھے۔

چنانچہ محدثین نے حضرات حسین شریفؑ کے حق میں لکھا ہے کہ شبینہ  
عبادت کے لیے ان حضرات کے معمولات اس طرح تھے کہ اول شب میں حضرت حسنؑ  
قيام اللیل فرماتے تھے یعنی ابتدارات میں نماز میں مشغول رہتے تھے اور آخر شب میں  
حضرت حسینؑ قیام اللیل فرماتے تھے یعنی رات کے آخری حصہ میں تجداد کرتے تھے  
اور اس کے برکات حاصل کرتے۔

لئے (۱) تذکرہ ابن حسکا کرس ۲۱۳-۲۱۲ ج ۲ تخت تذکرہ حسن بن علیؑ

(۲) البدایہ لابن کثیر کرس ۲۳۷ ج ۸ تخت ترجمہ حسن بن علیؑ (۲۳۹)

(۳) مجمع الزوائد للشیخی کرس ۲۳۵ ج ۳ تخت باب اوقات المراقب۔

لئے سیر العلام انبیاء للذہبی کرس ۱۷۳ ج ۳ تخت تذکرہ الحسن بن علیؑ

یہ ان کی شیبہ عبادت کا طریقہ تھا جس پر وہ بالذوام محل در آمد کرتے تھے۔  
چنانچہ مشورہ محدث ابن الیشیبہ نے لکھا ہے کہ:—

حدثنا جریر بن عبد الحمید عن مفیره عن  
سلمة بن يحيى بن طلحة عن عمته ام اسحاق بنت  
طلحة قالت كان الحسن بن على يأخذ نصيبه من  
قيام الليل من اول الليل و كان الحسين يأخذ  
نصيبه من اخر الليل۔<sup>۱</sup>

### خلفاء کی اقتداء میں نمازیں ادا کرنا

حضرات حنین ثربین کی نماز کے سائل کے سلسلہ میں یہاں ایک بات ذکر کر دی جائے تو وہ فائدہ سے خالی نہیں۔

وہ یہ بات ہے کہ جناب امام جعفر صادق اپنے والد جناب امام محمد باقر سے ذکر کرتے ہیں کہ حضرات حسن اور حسین مردان کی اقتداء میں نماز پڑھتے تھے تو کسی شخص نے ان پر سوال کیا کہ آپ کے باپ جب مردان کی ولایت کے دور میں اس کے پیچے نماز ادا کرتے تو کیا وہ گمراہ کر آکر نماز لوٹاتے تھے؟ تو انہوں نے تم کماکر فرمایا کہ ہمارے اکابر سابقہ نماز پر زیادتی نہیں کرتے تھے۔

عن جعفر عن ابیه قال كان الحسن بن على  
والحسین یصلیان خلف مردان قال فقیل له اما  
كان ابوک یصلی اذارج الى الیت؟ قال فيقول لا  
والله ما كانوا يزیدون على صلوٰۃ الائمه۔<sup>۲</sup>  
جعفر بن محمد عن ابیه۔ كان الحسن

- (۱) المصنف لابن الیشیبہ ج ۲۷۲ ص ۲۷۲ تحت باب من كان يأمر بقيام الليل۔  
(۲) المصنف لابن الیشیبہ ج ۲۷۸ ص ۲۷۸ تحت ذکر فرنی اللوٹۃ الامراء۔  
(۳) البدایہ لابن کثیر ج ۲۵۸ ص ۲۵۸ تحت ذکر مروان بن اصم۔

والحسین یصلیاں خلف مروان ولا یعیدان۔  
یعنی حضرت حسن اور حسین مروان بن الحنفی کے پیچے نماز ادا کرتے تھے اور پھر  
اس کا اعادہ نہیں کرتے تھے۔

مسئلہ ہذا میں شیعہ علماء کی بھی یہی تحقیق ہے کہ جناب جعفر صادق اپنے والد امام  
محمد باقر سے نقل کرتے ہیں کہ حضرت حسن اور حسین مروان بن الحنفی کے پیچے نماز ادا  
کرتے تھے لوگوں نے ان سے کہا کہ آپ کے باپ جس وقت واپس گھر تشریف لاتے تو  
کیا وہ نماز کو لوٹاتے نہیں تھے؟ تو محمد باقر نے فرمایا اللہ کی قسم سابقہ نماز پر زیادتی نہیں  
کرتے تھے۔

عن موسى بن جعفر عن أبيه قال كان الحسن  
والحسین یصلیاں خلف مروان بن الحكم فقالوا  
لاحدهما ما كان ابوك یصلی اذا رجع الى البيت  
فقال لا والله ما كان يزيد على صلواة۔  
من درجات بالا کرو شنی میں واضح ہوا کہ: ...

حضرات حسین کریمین ہمیشہ خلفاء کی اقداء میں مجکانہ نمازوں ادا کرتے تھے اور  
بغیر تقبیہ کے پڑھتے تھے اور واپس گھر تشریف لائے کرنمازوں کا اعادہ نہیں کرتے تھے۔  
ان حضرات کے معمولات سے واضح ہوا کہ وقت کے خلفاء و امراء کے خلف میں  
مل کر نمازوں ادا کرنا اسلام کے ضروری احکامات میں سے ہے اور اہل اسلام کا یہی  
معمول رہا ہے۔

لئے۔ یہ اعلام البناء للذہبی ص ۳۱۵ ج ۲ تحت ترجمہ مروان بن الحنفی۔  
لئے (۱) الاشییات لابن العباس عبد اللہ بن جعفر المیری ص ۵۲ (در آخر قرب الانوار) طبع  
طران۔

(۲) کتاب بخار الانوار للباقر مجلسی ج ۱۰ ص ۱۳۹ - ۱۴۱ باب احوال اہل زمانہ دما جری  
تضمیم دین محادیہ - طبع قدیم، ایران۔  
(۳) کتاب مسئلہ اقیانوزاہی از منوف کتاب ہذا ص ۲۶۷ تحت مروان کی اقداء میں  
حسین شریفین کی نمازوں۔

## عمل حج

حج ارکان اسلام میں ایک اہم رکن ہے اور اس کی فضیلت اور اس کے احکام کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میں منفصل موجود ہیں۔ تمام مسلمان اداۓ حج کے لیے اپنے اپنے وسائل و ذرائع کے مطابق مقدور بھر کوشش کرتے ہیں۔

سطور ذیل میں ہم سیدنا حسنؑ کے حج کے متعلق بعض جیزیں اختصار اذکر کرتے ہیں۔

مدینہ منورہ میں قیام کے دوران حضرت حسنؑ حج کے لیے کئی مرتبہ پایا رہ مکہ مکرمہ تشریف لے گئے۔

بعض روایات میں اس طرح ذکور ہے کہ آپؐ نے میں مرتبہ مدینہ طیبہ سے پیدل جا کر حج ادا فرمایا اور اس وقت آپؐ فراتے تھے کہ مجھے اپنے رب سے حیا آتی ہے کہ میں اللہ تعالیٰ کی جناب میں حاضر ہوں اور بیت اللہ کی زیارت پیدل چل کر نہ کی  
— ۹۶ —

قال الحسن "أنى لاستحقى من ربى ان القاه ولع  
امش الى بيته فعشى عشرين مرة من المدينة على  
رجليه" ۱

اور بعض دیگر روایات میں اس طرح بھی پایا جاتا ہے کہ جناب حسنؑ نے مجھیں مرتبہ پایا رہ حج ادا فرمایا اور اس حال میں کہ ان کی سواریاں ان کے ساتھ ساتھ چلی جا رہی ہوتی تھیں۔

یعنی سواریاں دستیاب ہونے کے باوجود آنحضرت حصول ثواب اور اللہ تعالیٰ کی

- ۱) حلیۃ الاولیاء لابی قیم الاصفہانی ص ۲۷۳ حج ۲ تحت تذکرہ الحسن بن علی۔
- ۲) السوامی المرقوق لابن حجر الجسکی ص ۱۳۹ باب العاشر فی خلاصۃ الحسن و فضاکله۔
- ۳) اخبار اصفہان لابی قیم احمد بن عبد اللہ اصفہانی ص ۲۸۲ جلد اول طبع یہذن (تحت ترجمہ حسن بن علی) ۲

رضاء کے لئے پیدل چلتے تھے۔

ولقد حج الحسن بن علی خمساً وعشرين حجة  
ماشیا وان النجاشی لحق ادمعہ۔<sup>۱</sup>

### ابن عباس "کارٹشک کرنا"

اس مقام میں عبداللہ بن عباس "کا ایک بحیب قول علماء کرام نے ذکر کیا ہے کہ وہ فرماتے تھے کہ جوانی کے دور میں بمحض سے جو عمل خیر میں ہو سکے ان میں سے ایک پایا رہ ج کرنا ہے یعنی میں جوانی میں پیدل چل کر ج ادا نہیں کر سکا اور حسن بن علی " نے مجھ سے مرتبہ پیدل جا کر کہ مکرمہ میں حج ادا فرمایا۔

قال ابن عباس "ما ندمت علی شیی فاتنى فی  
شبابی الا انی لم احج ماشیا ولقد حج الحسن بن  
علی خمساً وعشرين حجة ماشیا۔<sup>۲</sup>

### مالی صدقہ

مدقات مالیہ ادا کرنے کے احکام تفصیل کے ساتھ دینی کتب میں موجود ہیں اور مال کا صدقہ کرنا ایک بڑا مستحب عمل ہے اور اس کے ثواب بے شمار ہیں جو کتاب و سنت میں مروی ہیں۔

سلوک ذیل میں ہم سیدنا حسن " کے مدققات کا عمل غیر مراز کرتے ہیں اور وہ عجیب اور قابل تکید عمل ہے اور صدقہ و خیرات کرنا ان کا فائدہ انی شدہ ہے۔

۱) سیر اعلام انبیاء للذہبی ص ۲۷۳ ارج ۲۷۳ تخت تذکرہ الحسن بن علی  
۲) السوامی المرق لابن حجر الاطیبی ص ۱۳۹ ارج ۱۳۹ تخت باب العاشر الفصل الثالث فی بعض  
مازوہ۔

۳) البداية والنهاية لابن کثیر ص ۲۷۴ ارج ۲۷۴ تخت سنۃ ۲۶۹

۴) سیر اعلام انبیاء للذہبی ص ۲۷۳ ارج ۲۷۳ تخت تذکرہ الحسن بن علی  
۵) السوامی المرق لابن حجر الاطیبی ص ۱۳۹ ارج ۱۳۹ تخت باب العاشر الفصل الثالث فی بعض  
مازوہ۔

چنانچہ علماء کرام نے لکھا ہے کہ:—

حضرت حسنؑ نے تمیں مرجبہ اپنا تمام مال فی سبیل اللہ صدقہ و خیرات کر دیا حتیٰ کہ  
اپنے موزے (خف) تک بھی صدقہ میں دے دیئے۔

ولقد قاسم لله ماله ثلاٹ مرات حسی انه یعطی

الخف و یمسک الشعل۔<sup>۱</sup>

اسی طرح سورہ نین نے لکھا ہے کہ ایک شخص اپنی جگہ پر اپنی حاجت کے لیے دس  
ہزار درهم کا اللہ تعالیٰ سے سوال کر رہا تھا۔

یہ چیز جب حضرت حسن بن علیؑ نے سنی تو آنجباب اپنے گمراہ تشریف لے گئے اور  
دہائی سے اس شخص کے لیے دس ہزار درهم بیچ دیئے تاکہ اس کی حاجت روائی ہو۔

قال سعد بن عبد العزیز سمع الحسن بن علی  
رجال الی جنبہ یسال اللہ ان یرزقہ عشرۃ الاف درهم  
فانصرف فبعث بها الیہ۔<sup>۲</sup>

جتاب حسنؑ کی فیاضی اور غریب پروری کے لیے اموال کی تقسیم کا ایک واقعہ  
گذشتہ فصل عمد علوی میں درج کیا گیا ہے (فقراء میں مال کو تقسیم کرنا) اسی نوع کے  
فیاضی اور مالی تعاون کے متعدد واقعات کتب تراجم میں دستیاب ہوتے ہیں۔

### بعد الوفات صدقہ کا عمل

سابقہ سطور میں مالی صدقہ کے متعلق چند ایک چیزیں ذکر کی ہیں:—

لئے (۱) سیر اعلام النبیاء للذہبی ص ۲۷۳ ارج ۲۷۳ تحت ترجمہ الحسن بن علیؑ

(۲) الموسوعۃ المعرفۃ لابن جمیل الحنفی ص ۱۳۹ تحت باب الحاشیۃ الفصل الایک فی بعض  
ما شدہ۔

(۳) الہدایہ لابن کثیر ص ۲۷۳ ارج ۸۳۸ تحت سنتہ ۲۹۹

لئے (۱) سیر اعلام النبیاء للذہبی ص ۲۷۳ ارج ۲۷۳ تحت تذکرہ حسن بن علیؑ

(۲) ذخیرۃ السنی لمبہ البری ص ۲۷۳ ارج ۲۷۳ تحت تذکرہ ماجاء حتماً بالحسنؑ

(۳) الہدایہ لابن کثیر ص ۲۷۳ ارج ۸۳۸ تحت تذکرہ حسن بن علیؑ

اب اس کے بعد یہ چیز کر کی جاتی ہے کہ حضرت علی الرضاؑ کے انتقال کے بعد ان کی طرف سے حضرات حسین شریفؑ صدقہ و خیرات جاری رکھتے تھے۔  
چنانچہ محدثین علماء نے لکھا ہے کہ:—

عن ابی جعفر ان الحسن و الحسین کانا  
یحقان عن علی بعده موتہ۔

یعنی جناب محمد باقر فرماتے ہیں کہ حضرات حسین کریمینؑ اپنے والدگرامی جناب علی الرضاؑ کی وفات کے بعد ان کی جانب سے بطور صدقہ و خیرات کے غلام آزاد کیا کرتے تھے۔ اور غلام کو آزاد کرنا اسلام میں ایک بڑا عمل خیر ہے اور مت نبوی کے مطابق ہے نیز یہاں سے معلوم ہوا کہ انتقال کے بعد فوت شدہ لوگوں کے لیے شری طریقہ کے مطابق صدقہ و خیرات کرنا موجب اجر و ثواب ہے اور اُس عالم میں میت کو اس سے فائدہ پہنچا ہے۔

### مروت و سخاوت

ابن عساکر نے لکھا ہے کہ ایک صاحب ابو ہارون کہتے ہیں کہ:—  
ہم نے حج کے قدر پر سفر احتیار کیا۔ مدینہ طیبہ پہنچے تو ارادہ کیا کہ حضرت حسنؑ کی خدمت میں بھی حاضری دیں۔  
چنانچہ حسب موقعہ ہم زیارت کے لیے حاضر ہوئے اور تسلیمات عرض کیے اور سفر حج کے ارادہ اور متعلقہ احوال ذکر کیے۔

جب ہم مجلس سے فارغ ہوئے اور واپس آئے تو جناب حسنؑ نے ایک شخص کی وساطت سے ہمارے ہر فرد کے لیے چار چار صدور ہم عنايت فرمائے۔  
ہم نے ان کے مال پہنچانے والے شخص کو ذکر کیا کہ ہم تو اس مال سے مستغنی ہیں  
ہمیں اس کی حاجت نہیں ہے تو اس نے کہا کہ آپ لوگ جناب حسنؑ کے نیک عمل کو واپس نہ کریں۔

پھر ہم حضرت موصوفؐ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور عرض کی کہ ہماری حالت

آسودہ ہے اور ہمیں احتیاج نہیں ہے۔

تو آنچاہ ڈے ارشاد فرمایا کہ میرے عمل خیر کو آپ لوگ والیں نہ کھوئیں اگر اس  
حالت سے زیادہ دینا تب بھی وہ تمہارے حق میں قلیل ہوتا یہ تو میں نے بطور زادراہ کے  
تمہیں دے دیا ہے۔

و عن ابی هارون قال انطلقتنا حجاجاً فدخلنا  
المدينة فقلنا لَوْ دخلنا عَلَى ابْنِ رَسُولِ اللَّهِ مُتَّكِّلاً  
الْحَسْنَ فَسَلَّمَنَا عَلَيْهِ فَدَخَلَنَا عَلَيْهِ فَحَدَثَنَا  
بِعْسِيرَنَا وَحَالَنَا - فَلَمَّا خَرَجْنَا مِنْ عِنْدِهِ بَعْثَتُ إِلَى  
كُلِّ رَجُلٍ مِنَ الْمَنَابِرِ بِعِنْدِهِ - أَرْبَعَ مائَةً فَقُلْنَا لِلرَّسُولِ  
إِنَّا أَغْنَيْنَا وَلَيْسَ بِنَا حَاجَةٌ - فَقَالَ لَا تَرْدُوا عَلَيْهِ  
مَعْرُوفَهُ فَرَجَعْنَا إِلَيْهِ فَأَخْبَرْنَاهُ بِبِسَارَنَا وَحَالَنَا  
فَقَالَ لَا تَرْدُوا عَلَى مَعْرُوفِي - فَلَوْكِنْتُ عَلَى غَيْرِ هَذَا  
الْحَالِ كَانَ هَذَا لَكُمْ يَسِيرًا مَا أَنْتُ مَزودُكُمْ -<sup>ل</sup>

### حلہ و بُرُو باری

سیدنا حسنؑ کی ذات گرامی بیعاً نہایت طیم اور کرم انسن تھی لوگوں کی درست  
گوئی آپ برداشت کر لیتے تھے۔ کوئی شخص ان کے مزاج کے خلاف گفتگو کرتا تو اس کو  
خت گوئی سے جواب نہیں دیتے تھے بلکہ نرم گفتار سے جواب فرماتے۔  
و اتفاقات میں جس طرح ان میں صلح جوئی کامادہ تھا اسی طرح فطرتا ان میں برداشتی  
اور حوصلہ مندی کی عمرہ ملاجیت تھی۔ اس پر ان کی زندگی میں بیشتر و اتفاقات پائے  
جاتے ہیں:۔۔۔

چنانچہ اس سلسلہ میں ایک بدوسی کا عجیب و غریب واقعہ جناب شیخ سید علی بن عثمان  
الجویریؓ نے کشف الجوب میں درج کیا ہے اسے ملاحظہ فرمائیں۔  
آنہ موصوفؓ "تحریر فرماتے ہیں کہ:۔۔۔

ایک بدھی مفہوم جناب حسن کے پاس آیا۔ آجنباب اس وقت کو فیں اپنے مکان پر تشریف فرماتھے۔ وہ اعرابی آکر آپ کو گالیاں دینے لگا اور آں موصوف کے مال باب کو بھی بر ابھلا کما تو جناب حسن اٹھے اور اعرابی کو فرمائے گئے کہ شاید تھے بھوک و پیاس گئی ہے؟ یا کیا وجہ ہے؟ اعرابی نے پھر گالی گلوج شروع کر دی۔

اس صورت حال میں حضرت حسن نے اپنے خادم کو ارشاد فرمایا کہ ایک حلیل چاندی کے دراہم کی لاڈ اور اس اعرابی کو دے دو۔ چنانچہ جب اس کو یہ نقدی دے دی گئی تو آں موصوف نے ساقھے میں معدودت بھی کر اس وقت ہمارے گھر میں یہی کچھ دراہم تھے اگر زیادہ ہوتے تو دریغ نہ کرتے۔

جب اعرابی نے یہ حسن سلوک دیکھا اور موصوف کے یہ کلمات سننے تو کہنے کا کہ:—

میں گواہی دیتا ہوں کہ آپ فرزند رسول اللہ ﷺ ہیں میں آپ کے علم و برداری کی آزمائش کی خاطر یہاں آیا ہوں۔

پھر شیخ الجویری ”اس واقعہ پر تجزیہ و تبصرہ کرتے ہوئے تحریر کرتے ہیں کہ:—

یہ صفات مختقین اولیاء و مشائخ کے ہیں کہ مخلوق خدا کی طرف سے مدح و ذم (تعزیز و نہیت) ان کے نزدیک یکساں ہوتی ہے اور وہ کسی کی بدگوئی پر متاخر و ناراض نہیں ہوتے۔

واقعہ ہذا کی عبارت بلطف درج ذیل ہے۔

واندر حکایات یا فتم کہ اعرابی اندر آمد از بادیہ و امام حسن برادر سرانے خود نہستہ برد اندر کوفہ۔ ویرادشنام داد و مادر و پدرش رانیز و می برخواست و گفت یا اعرابی مسکر گرسنہ گشتہ و بیات شدہ۔ یاترا پاہد رسیدہ است و می گفت تو چنیں و مادر و پدرت چنیں۔ حسن غلام را فرمود تا یک بدرہ از سیم بیاورد و بدو داد۔ و گفت یا اعرابی معذور دار کہ اندر خانہ ماجزا یں نماندہ است والا از تو دریغ نداشتی چون اعرابی این سخن بشنید گفت اشہدانک این رسول اللہ ﷺ من گوابی می دیم کہ تو پس پیغمبری:—  
ومن اینجا بده تجربہ حلم تو آمدہ بردم واين صفت محققاً اولیاً و مشائخ باشد

کہ مدح و ذم خلق بندیک ایشاد یکسان بود و بجاگتن متغیر نشد۔

### حق کی ادائیگی

ان حضرات کے نزدیک کسی شخص کے حق کو ادا کرنا نہایت ضروری سمجھا جاتا ہے اور اسلام کی قسم کے مطابق غیر کے حق کو ادا کرنا واجبات میں سے ثمار کرتے تھے اس بنا پر کسی دوسرے شخص کے مال حقوق کو نہایت اہتمام کے ساتھ ادا فرمایا کرتے تھے اور مثالی حالات کا خاص خیال رکھتے تھے۔

چنانچہ اس پر محمد شین اور مورخین نے حضرت حسنؓ کا ایک واقعہ لکھا ہے جس میں غیر کے حق کو ادا کرنے کی پوری رعایت پائی جاتی ہے۔

ایک شخص کتے ہیں کہ میں نے حضرت حسنؓ سے کچھ قرض و مول کرنا تھا۔ اس سلسلہ میں جناب حسنؓ کی خدمت میں حاضر ہوا۔ آنحضرت اس وقت حسل سے فارغ ہو کر حمام سے باہر تشریف لائے آپ نے حالتگائی تھی جس کا اثر ابھی آنحضرت کے ہاتھوں پر تھا۔ جنابؓ کی خادمہ آپ کے ہاتھوں سے ہاتکے اثر کو دور کر دی تھی۔

چنانچہ میرے تھان پر آنحضرتؓ نے اپنی خادمہ کو ارشاد فرمایا کہ جس برتن میں دراهم رکھے ہیں وہ برتن لاو۔ جب خادمہ نے دراہم لا کر پیش کیے تو آنحضرتؓ نے مجھے فرمایا کہ ان دراہم میں سے اپنا حق ثمار کرلو۔

میں نے عرض کیا کہ دراہم میرے حق سے زیادہ ہیں تو آپ نے ارشاد فرمایا کہ اپنا حق پورا کرلو۔ جب میں نے ثمار کیا تو میرے حق سے اسی دراہم زیادہ بیچ گئے تو آپ نے فرمایا کہ یہ زائد دراہم بھی تم یہ لے لو اس کے بعد میں نے عرض کیا پا حضرت میرے لیے برکت کی دعا فرمائیں تو آنحضرتؓ نے میرے مال اولاد اور اصل کے لیے برکت کی دعا فرمائی۔

عن اسماعیل بن ابی خالد عن ابیه قال اتیت

الحسن بن علیٰ فوجده قد خرج من الحمام وجارية

لے سخف الجبوب لعلیٰ عن خلان الجبوری المعروف براتانیع علیٰ میں ۵۶-۵۷ تحت باب فی ذکر ائمہ من اهل الیت۔

لہ تحل اثر الحناء باظفارہ بقارورۃ واتیت  
الحسن بن علی اتقاضاہ قال فقال يا جاریہ هلم  
فاتحہ بدرالم فی قعب فقال اعددھا فاعددت حتی  
اخذت حتی قال فبقيت فی یدي ثمانون درهما۔  
فقال فی لک قلت ادع لی بالبر کہ فدعالی بالبر کہ فی  
مالی ولدی و اہلی۔

### فائدہ

مسلمانوں میں یہ طریقہ جاری ہے کہ اپنے اکابر اور بزرگوں سے اپنے حق میں  
حصول برکت کے لیے دعا کی و رخواست کرتے ہیں۔  
تو اس کے جواز کے لیے جہاں دیگر دلائل دینی کتابوں میں موجود ہیں۔ وہاں  
مندرجہ بالا روایت بھی اس مسئلہ کے جواز کے لیے قابل استدلال ہے۔

### دعوت کو قبول کرنا اور دعوت دینا

کسی مسلمان کی خوردلوش کی دعوت کرنا اسلام میں محسن چیز ہے اور موجب  
اجرو ثواب ہے۔

حضرت سیدنا حسنؑ اس مسئلہ پر نہایت احسن طریقہ کے ساتھ عمل کرتے تھے  
چنانچہ سورخین نے ذکر کیا ہے کہ ایک بار ماسکین صندوق کے پاس حضرت حسنؑ کا گذر ہوا  
وہ اپنا ماحضر کھانا کھا رہے تھے۔ انہوں نے عرض کی حضرت امیمؓ کا کھانا حاضر ہے تشریف  
لائیے۔ آپ اس وقت سوارتے اپنی سواری سے اترے اور ان کے ساتھ کھانے میں  
 شامل ہو گئے اور ساتھ ہی فرمایا کہ:۔۔۔

لہ (۱) کتاب المعرفۃ التاریخ للبوی ص ۱۸۸-۱۹۰ ج ٹانی تحت اسم اعمال بن الی  
غالد۔

(۲) المصنف لابن الی شیبۃ ص ۵۸۷ ج ۶ تحت کتاب البر و الاقضیۃ۔ طبع  
کراچی۔

الله تعالى سکبر کرنے والوں کو پسند نہیں فرماتا۔

پھر اس کے بعد ان الی صفحہ کو فرمان دیا کہ میں نے تماری دعوت قول کی ہے  
اب تم لوگ میری دعوت قول کرو تو انہوں بھی دعوت قول کر لی۔ اس پر جناب حسن  
انہیں اپنے مقام پر لے آئے اور اپنی خادمہ ”الرباب“ کو ارشاد فرمایا کہ خور دو نوش کی  
جو چیز تیرے پاس موجود ہے وہ لا کر ان حضرات کی خدمت میں پیش کرو۔

مرالحسن بمساكين يأكلون في الصفة فقالوا  
الغداه فنزل وقال إن الله لا يحب المحكرين۔  
فحذى ثم قال لهم قد أجبتكم فاجيبونى قالو نعم  
فمضى بهم الى منزله فقال للرباب اخرجي ما كنت  
تخدمين له

واقعہ ہذا کی روشنی میں معلوم ہوا کہ:—

- ❶ جناب حسن بن علیؑ ملکبر مراج نہیں تھے بلکہ نرم خوش تھے۔
- ❷ اور غریاء و مساکین کے ساتھ شفقت و مروت کے ساتھ پیش آتے تھے اور ان کی دل جوئی ملحوظ رکھتے تھے۔
- ❸ گویا کہ جناب حسن بن علیؑ نے اپنے عمل سے واضح کر دیا کہ مساکین کے ساتھ اس طرح سلوک روا رکھنا سکبر اور غور کافیتی طور پر علاج ہے۔

## حاجت روائی

1

مشهور سوراخ ابن عساکر نے سیدنا زین العابدین (علی بن الحسینؑ) سے نقل کیا ہے کہ:—

ایک بار حضرت حسن مجتبیؑ طواف کعبہ کر رہے تھے ایک شخص نے حاضر ہو کر عرض کیا اے ابو محمد میرے کام کے لیے فلاں شخص کے پاس تشریف لے چلیں تو

لے مختصر تاریخ ابن عساکر لائن منکور میں ۱۲۹ ج ۷ تحت الحسن بن علیؑ

آنجباں نے طواف ترک کر دیا اور اس شخص کے ساتھ چل دیئے۔  
 اس حالت میں کسی دوسرے شخص نے از راہ حمد اعز ارض کیا کہ آپ نے طواف  
 کعبہ ترک کر دیا اور اس کے ساتھ کام کرنے کے لیے تشریف لے گئے  
 تو اس کے بواب میں آنجباں نے حدیث مرفوع ذکر کی کہ جناب نبی کرم ﷺ  
 نے ارشاد فرمایا کہ جو شخص کسی مسلمان یا اور کسی حاجت روائی کے لیے چلا جائے اور  
 اس کی حاجت پوری ہو جائے تو اس کے حق میں حج اور عمرہ کا اجر و ثواب لکھا جاتا ہے  
 اور اگر بالفرض اس کی حاجت پوری نہ ہو سکی تو بھی اس کو ایک عمرہ کا ثواب ملتا ہے۔  
 حضرت حسنؑ نے فرمایا کہ میں نے حج اور عمرہ دونوں کا اجر و ثواب حاصل کر لیا  
 اور طواف کعبہ کے لیے وابس آگیا ہوں۔

وَعَنْ عَلِيِّ بْنِ الْحَسِينِ قَالَ خَرْجُ الْحَسْنِ يُطْوَفُ  
 بِالْكَعْبَةِ فَقَامَ إِلَيْهِ رَجُلٌ فَقَالَ يَا أَبَا مُحَمَّدًا إِذْنُكَ مَعِي  
 فِي حَاجَةٍ إِلَى فَلَانٍ - فَحَرَكَ الطَّوَافَ وَذَهَبَ مَعَهُ  
 فَلَمَّا ذَهَبَ قَامَ إِلَيْهِ رَجُلٌ حَاسِدٌ لِلرَّجُلِ الَّذِي ذَهَبَ مَعَهُ  
 فَقَالَ يَا أَبَا مُحَمَّدًا تَرَكَ الطَّوَافَ وَذَهَبَتْ مَعَ فَلَانٍ  
 إِلَى حَاجَةٍ؟ قَالَ فَقَالَ لَهُ الْحَسْنُ وَكَيْفَ لَا ذَهَبَ مَعَهُ  
 رَسُولُ اللَّهِ ﷺ قَالَ مَنْ ذَهَبَ فِي حَاجَةٍ أَخْيَهُ الْمُسْلِمُ  
 فَقَضَيْتُ حَاجَتَهُ، كَحْبَتْ لَهُ حِجَّةٌ وَعُمْرَةٌ وَإِنْ لَمْ تَقْضِ  
 كَحْبَتْ لَهُ عُمْرَةٌ فَقَدْ أَكْحَسْتَ حِجَّةً وَعُمْرَةً وَرَجَعْتُ  
 إِلَى طَوَافِي۔

وَقَدْ ہُدَى سَارِعٌ بِأَصْحَاحٍ ہُوَ أَكْرَمٌ۔

ان حضرات میں لوگوں کے ساتھ خوش خلقی اور خیر خواہی کا جذبہ پر درجہ اتم موجود

تھا۔

اور یہ حضرات لوگوں کی قضاۓ حاجت اور افادہ کے لیے انیٰ نئی عبارات کو

لے غیر تاریخ این مساقر لائن منکور ص ۲۷۷ تھت الحسن بن علی۔

ملتوی کر دیتے تھے۔

نیز ہاں سے یہ بھی معلوم ہوا کہ مسلمان برادر کی خیرخواہی اور حاجت روائی جیسے اعمال خیر غلی عبادات سے فائدہ ہیں۔

2

جناب زین العابدینؑ کے فرزند جناب محمد باقرؑ ذکر کرتے ہیں کہ:... ایک دفعہ حضرت امام حسینؑ کی خدمت میں ایک صاحب حاجت شخص حاضر ہوا۔ آنجلابؑ اعتراف کی حالت میں تھے اس نے مذارت کرتے ہوئے فرمائے کہ اگر میں اعتراف میں نہ ہوتا تو تیرے ساتھ حاجت روائی کے لیے چلا جاتا ہے۔

پھر وہ شخص حضرت سیدنا حسن مجتبیؑ کی خدمت میں حاضر ہوا اور اپنی حاجت و ضرورت پیش کی تو حضرت امام حسنؑ اس کی حاجت روائی کے لئے چلے گئے اور فرمایا کہ میں اپنی ضرورت و حاجت کے لئے تمہی اعانت ناپنڈ کرتا (لیکن یہ تو دوسرے مسلمان ہے اور کی حاجت روائی کے لئے ہے)

تو اس شخص نے کماکہ میں پہلے جناب سیدنا حسینؑ کی خدمت میں اپنے اس مسئلہ کی خاطر حاضر ہوا تھا مگر انہوں نے اپنے اعتکاف میں ہونے کی وجہ سے مدد و ری کا اختیار فرمایا۔

اس پر جتاب حسن نے فرمایا کہ میرے نزدیک ایک ماہ کے (نفلی) اعکاف سے مسلمان براور کی فی سبیل اللہ حاجت روائی کرنا زیادہ پسندیدہ عمل ہے۔

عن ابى جعفر قال جاء رجل الى حسین بن علی \*  
فاسمعان به علی حاجة - فوجده معتکفًا فقال لولا  
اعتكافی لخرجت معک فقضیت حاجتك - ثم خرج  
من عنده فاتی الحسن بن علی "فذكر له حاجة -  
فخرج معه لحاجته - فقال اما انى قد كرهت ان  
اعینك في حاجتی ولقد بذلت بحسین فقال لولا  
اعتكافی لخرجت معک فقال الحسن لقضاء حاجة

اخ لى فى الله احباب من اعدكاف شهر۔

### علمی فضیلت

صحابہ کرام کے متعلق علماء کرام نے باعتبار صاحب الفتاویٰ ہونے کے درجات قائم کیے ہیں۔

۱۰ اولاً وہ صحابہ کرام ہیں جنہیں کثیر الفتاویٰ میں شمار کیا جاتا ہے۔ یعنی ان کے اپنے دور میں مسائل دینی کے حصول کے لیے ان کی طرف کثرت سے رجوع کیا جاتا تھا۔

ان میں حضرت عمر، حضرت علی، اور حضرت عائشہ صدیقہ وغیرہم شامل ہیں۔

۱۱ اور ان کے بعد بعض صحابہ کرام متوسط الفتاویٰ قرار دیئے جاتے ہیں ان میں حضرت ابو بکر صدیق، حضرت عثمان، اور حضرت ام سلمہ وغیرہم کو شمار کیا جاتا ہے۔

۱۲ پھر تیسرا درجہ میں قلیل الفتاویٰ اصحاب کو ذکر کیا جاتا ہے۔ جن میں ابو درداء، فرعان بن بشیر، ابو عبیدہ بن الجراح اور سعید بن زید کے علاوہ حضرات حسین شریفینؑ کو بھی اسی طبقہ میں شمار کیا جاتا ہے۔

### فائدة

ناگرن کرام کے لیے رفع شبہ کے درجہ میں یہ ذکر کر دینا فائدہ سے خالی نہیں ہے کہ محمد میں کی طرف سے یہ تقیم، طبقات کے اعتبار سے ہے یعنی خاندانی وجاهت اور نسبی تفوق کے اعتبار سے نہیں بلکہ اس میں انسوں نے نفس الامر و اتفاقات کو پیش نظر رکھتے ہوئے اس طرح درجات قائم کیے ہیں کہ جو حضرات قدیم الاسلام تھے اور شرف صحبت نبی ﷺ کو زیادہ حاصل کیے ہوئے تھے اور دینی مسائل انسوں نے جتاب نبی

سلہ کتاب الرحمہ والرقاء لعبد اللہ بن المبارک الروزی ص ۲۵۸ روایت ۷۳۶ (تحت باب اصلاح ذات المیں)

۱۳ اعلام المؤمن لابن قیم ص ۵۷۵ اول تحت فصل ہذا المعجم قدیم، دبلی

الدنس ملکہ سے بگشت حاصل کیے تھے ان کو اس سلسلہ میں مقدم درجہ رہا۔ اور جو بعد میں اسلام لائے یا اکابر صحابہ کرام کی بہ نسبت عمر میں اضافہ شمار ہوتے تھے اور ان کو صحبت نبوی قلیل عرصہ حاصل ہوئی تھی انہیں بعد کا مرتبہ دیا اور قلیل الفتادی کے درجہ میں شمار کیا۔

برکیف ان حضرات کے حق میں یہ کوئی عیب کی چیز نہیں اور نہ ہی اس سے ان کے علم رتبہ پر کوئی حرفاً آنکتا ہے۔ اپنے مقام پر علوم دینیہ کے لیے یہ معدن ہیں۔ ان کے علوم و فناکل سے امت اسلامیہ کو بے شمار فوائد و منافع حاصل ہوئے۔

### روایت حدیث نبوی

علاء زاجم نے یہ چیز ذکر کی ہے کہ حضرت حسنؓ نے احادیث نبوی بعض صحابہ کرامؓ سے نقل کر کے امت سلسلہ کو پہنچائی ہیں اور حدیث شریف کا نقل کرنا بہت بڑا عمل خر ہے جس پر وہ عمل پیرا رہے۔ اور ان کا راویان حدیث میں بڑا اہم مقام ہے۔ حافظ ابن حجر نے تذییب میں تذکرہ حضرت حسنؓ کے تحت یہ بات ذکر کی ہے کہ حضرت حسنؓ نے جانب نبی الدنس ملکہ سے براہ راست احادیث نقل کی ہیں۔

اور اسی طرح آنہ موصوفؓ نے اپنے والد گرامی حضرت علی الرقیؓ اور اپنے برادر گرامی حضرت حسینؓ سے اور مامور ہند ابن ابی حالہ سے روایت حدیث نقل کی ہے۔

دوی عن جده رسول الله ملکہ وابیه علی " و اخیه  
حسین " و خالہ مسند بن ابی هالة۔

حافظ الذہبیؓ نے اپنی تصنیف سیر اعلام النبلاء میں لکھا ہے کہ حضرت عائشہ صدیقۃؓ سے روایت نقل کرنے والوں میں حضرت حسن بن علیؓ ہیں اور دیگر ہاشمی بزرگ الحارث بن نوبلؓ بھی ہیں۔

لئے تذییب انتہا لابن حجر ص ۲۹۵ ج ۳۰۱ تحدیث ترجمہ الحسن بن علیؓ  
لئے سیر اعلام النبلاء للذہبیؓ مص ۹۸ ج ۳۰۱ تحدیث تذکرہ سیدہ عائشہ صدیقۃؓ۔

اس مقام سے یہ چیز واضح ہوئی کہ ام المؤمنین حضرت عائشہ صدیقۃؓ کے ساتھ ان حضراتؓ کے علمی روایات قائم تھے اور نقل حدیث میں ان سے استفادہ کرتے تھے اور ان میں ہبھی کوئی اختباض نہیں تھا۔ بلکہ اکتاب علم کرتے تھے۔

### تنبیہ

تمل ازیں عنوان عبادت کے تحت ہم نے ذکر کیا ہے کہ حضرات حنین شریفینؓ کے امامت المؤمنینؓ کے ساتھ عمومہ تعلقات قائم تھے۔

خصوصاً حضرت حسنؓ کا معمول تھا کہ آئندو صوف مسجد بوبی میں اشراق کے نوافل سے فراگت کے بعد امامت المؤمنینؓ کے ہاں تشریف لے جاتے تھے تلمیحات عرض کرتے تھے احوال پر فرماتے تھے اور بعض اوقات ان کی طرف سے حدا یا قبول فرماتے تھے۔ اس طرح ان حضرات میں شفقت آمیز رابطہ تھے۔

سلسلہ مذاکو شیعہ کے اکابر مورخین نے اپنی تصنیفات میں جبارت ذیل نقل کیا ہے:-

وكان أ أصحاب على "الذين يحملون عنده العلم  
الحارث الأعور أبو الطفيلي عامر بن وائله حبه  
العرفي رشيد المجري حويزة بن مسهر الأصبعي بن  
نبأة ميثم التمار الحسن بن على

اس کا معنی یہ ہے کہ حضرت علی المرتضیؑ سے جن لوگوں نے علم دین نقل کیا ہے ان کو اصحاب علیؓ کہا جاتا ہے۔ ان میں الحارث الأعور، ابو الطفيلي عامر بن وائلہ، جب العرفي، رشید المجري، حويزة بن نباتہ، مسمر الاصبعی بن نباتہ، میثم التمار اور حسن بن علیؓ شامل ہیں۔

یہاں سے معلوم ہوا کہ جناب حسنؓ نے اپنے والد گرامی سے علم دین کو دیکھ اصحاب علیؓ کے ساتھ حاصل کیا اور دینی سماں کو امت کی طرف نقل کیا۔

---

— تاریخ یعقوبی الفتحی ص ۲۱۳ ح ۲ تخت خلافت امیر المؤمنین علی بن ابی طالب۔

## علمی مسابقت

ذیل میں ایک واقعہ علمی مسابقت کا ذکر کیا جاتا ہے۔

حضرت حسنؑ ذکر کرتے ہیں کہ جناب نبی اللہؐ کے مبارک اور آنجلاب ملکیتؑ کی نشست و برخاست اور مجالس کے حالات مجھے معلوم تھے۔ اسی طرح آنوصوف ملکیتؑ کی شکل و شباهت کے کوائف میری معلومات میں تھے میں کچھ دست تک ان معلومات کو اپنے پر اور حضرت حسینؑ سے بیان نہیں کر سکا۔

کچھ عرصہ کے بعد جب میں نے حضرت حسینؑ سے یہ جیزیں بیان کیں تو مجھے معلوم ہوا کہ وہ مجھ سے پہلے ہی ان تمام جیزوں کو اپنے والدگرامی جناب علی المرتضی سے معلوم کرچکے تھے۔

گویا کہ وہ ان احوال نبوی کو حاصل کرنے میں مجھ سے بست لے گئے تھے۔

قال الحسن فكدمها الحسين بن على زمانا ثم حدثه فوجده قد سبقنى اليه فساله عما سالجه عنه ووجده قد سال اباه عن مدخله و مخرجه ومجلسه و شكله فلم يدع منه شيئا

## ایک اہم خطبہ

حضرت حسنؑ ایک صاحب فضل و مکال شخصیت تھے اور فن خطابت میں بذا مقام رکھتے تھے۔ تراجم کی کتابوں میں ان کے اعلیٰ درجہ کے خطبات پائے جاتے ہیں۔ ان میں سے الحرمای زیارتی نقل کیا ہے جس سے ان کی فن خطابت میں الیت فائق درجہ میں پائی جاتی ہے۔

عن الحرمای خطب الحسن بن على بالکوفة  
فقال ان الحلم زينة والوقار مروة والعجلة سفة  
والسفه ضعف ومجالسة اهل الدناءة شين ومخالطة

### الفساق دیبے۔

یعنی الحمازی کہتے ہیں کہ جناب حسن بن علی الرضا نے کوفہ میں خطاب کرتے ہوئے فرمایا:—

- طم و حوصلہ مندی انسان کو زینت بخشتی ہے۔
- وقار اخلاق حسنہ میں سے ہے۔
- جلد بازی غفت عقل کی علامت ہے۔
- جمالات اور عدم برداہی ایک کمزوری ہے۔
- کمینوں کی محبت ایک عیب ہے اور فاسقوں سے مل بیٹھنا باعث تھست ہے۔

### رضا۔ تقضیا

مورخین لکھتے ہیں کہ جناب حسنؑ کی مجلس میں ایک بار رضا۔ تقضاء کے مسئلہ پر منگلو ہوئی تو کسی شخص نے کہا کہ جناب ابو زر غفاریؑ کما کرتے ہیں کہ میرے نزدیک غنا اور مال داری سے فخر و فاقہ کی حالت بہتر ہے اور صحت و سلامتی سے بیماری کی حالت اچھی ہے۔ اخ—

یہ جیسے سن کر جناب حسنؑ نے اس مسئلہ میں اپنا ذوق بیان کرتے ہوئے ارشاد فرمایا کہ:—

جس شخص کے حق میں اللہ تعالیٰ نے جو بہتر چیز اختیار اور پسند کی ہے اس پر وہ شخص توکل اور اعتماد کرے۔ کسی دیگر چیز کی تمنا نہ کرے یہی چیز قضاء اللہ کے ساتھ رضامند ہونے کی حد و قوافی ہے۔

قال المبرد قیل للحسن بن علی علیہ السلام ان ابا ابازر

يقول الفقر احب الى من الفتى والسلام احب  
الى من الصحة۔ فقال رحم الله ابا ابازر علیہ السلام اما امانا فـ  
قول من اتكل على حسن اختيار الله له لم يتعمن  
شيـاـ وهذا حـدـلـوـقـوـفـ عـلـىـ الرـضـاـ بـعـاـتـصـرـفـ بـهـ

القضاء۔

## غسل میت میں حضرت حسنؓ کی بدایت

آل راجم نے ذکر کیا ہے کہ اشٹ بن قیس الکندیؓ حضرت علی الرضاؑ کے  
ماموں میں سے خاور اس نے کوفہ میں اقامت انتیار کی اور کندہ میں اپنا سکونتی مکان  
ہنیا۔ نیز اشٹ بن قیس نہ کور کی و نظر جمعہ بنت اشٹ جانب حسنؓ کی زوجیت میں تھی  
جس زمانہ میں حضرت حسنؓ نے حضرت امیر معاویہؓ کے ساتھ صلح کی اور تماہل حضرت  
موسوف کوفہ میں یہ مقیم تھے اس وقت اشٹ بن قیس کا انتقال ہو گیا۔

حضرت حسنؓ کو اطلاع کی گئی تو آنجلاب نے فرمایا کہ جب تم اس کی میت کو غسل  
دے چکو تو مجھے اطلاع دینا۔ چنانچہ غسل میت کے بعد حضرت حسنؓ کو اطلاع دی گئی  
آپ تشریف لائے اور آنجلاب نے وضو کے اعفاء پر خوشبو لگائی۔

میت کے غسل کے بعد اس کے اعضا جو نماز میں زمین کے ساتھ پوسٹ ہوتے ہیں  
ان پر خوشبو لگانا سنون طریقہ ہے۔ اس کے موافق آنجلاب نے عمل در آمد کیا۔

ونزل الكوفة وابحثني بها دارافي كندة و مات  
بها والحسن بن علي بن ابى طالب يوم منذ بالكوفة  
حين صالح معاویة وهو صلى عليه --- عن حکیم بن  
جابر قال لما مات الاشٹ بن قیس وكانت ابنه  
تحت الحسن بن علي قال الحسن - اذا غسلتموه فلا  
تهیجوه حتى توز نوئی فاذنوه فجاء فوضاه  
بالحنوط وضوء ا-

(۱) سیر اعلام النبیاء للذہبی ص ۵۷۴ ج ۲ تحت ترجمہ الحسن بن علیؓ

(۲) مختصر تاریخ دمشق لابن حماد مکتوب ص ۲۹۷ ج ۷ تحت ترجمہ الحسن بن علیؓ

(۱) طبقات ابن سعد ص ۳۷۵ ج ۶ تحت الاشٹ بن قیس الکندی۔ طبع بيروت۔

(۲) سیر اعلام النبیاء للذہبی ص ۲۸۷ ج ۲ تحت ترجمہ اشٹ بن قیس۔ طبع مصر۔

## خطاب کرنا

بالوں کو خطاب کرنے میں مختلف قسم کی روایات پائی جاتی ہیں اور صحابہ کرام سے بالوں کو سیاہ کرنے میں بھی بعض روایات وستیاب ہوتی ہیں۔  
حضرت صنٰؑ کے متعلق علماء تراجم لکھتے ہیں کہ آپ نے اپنی ریش (داڑھی) مبارک (کوسیاہ) خطاب لگایا۔

ابوالربیع السعان عن عبید اللہ بن ابی یزید

قال رایت الحسن بن علی "قد خطب بالسواد"

## انگوٹھی کا استعمال

انگوٹھی کا پہننا اسلام میں جائز ہے اور جناب نبی کرم ﷺ سے اس کے جواز میں احادیث مردی ہیں۔

حضرات حسین شریفینؑ کے تراجم میں جناب جعفر صادق کی روایت اپنے والد جناب محمد باقر سے مردی ہے کہ جناب صنٰؑ و حسینؑ اپنے بائیں ہاتھ میں انگوٹھی پہننے تھے۔

حاتم بن اسماعیل عن جعفر بن محمد عن ابیه ان  
الحسن و الحسین "کانایت ختمان فی الیسار۔"

ایک دیگر روایت میں اس طرح مقول ہے کہ

حضرات صن و حسین رض اپنے بائیں ہاتھ میں انگوٹھی پہننے تھے اور ان کی انگوٹھی میں ذکر اللہ منتش کیا ہوا تھا۔

... ان حسناً و حسيناً عليهما السلام كا  
نایت ختمان في ليسار لها و كما ينقشان في

لئے سیر اعلام النبیاء للذہبی ص ۲۹۷ ارج ۳ تحت ترجمہ الحسن بن علیؑ (یہاں یہ مسئلہ متعدد رواۃ  
سے مردی ہے)

لئے سیر اعلام النبیاء للذہبی ص ۲۹۷ ارج ۳ تحت ترجمہ الحسن بن علیؑ۔

خواتیہ ما ذکر اللہ۔

تاریخ جرجان لابی القاسم حمزہ بن یوسف السمی المتنی ۲۷۲ھ  
طبع دائرۃ المعارف۔ چیدر آباد، دکن  
۳۲۹-۳۲۹

### خش گوئی سے اجتناب

حضرت حسنؑ سے صاحب اخلاق اور باوقار فضیلت تھے آپ اپنی مکنگوں میں کبھی خش گوئی یا بد کلامی نہیں کیا کرتے تھے اور کسی کے ساتھ باہمی مکنگوں میں خش گوئی ان کا شیوه نہیں تھا۔

چنانچہ اس سلسلہ میں سورخین نے ایک واقعہ ذکر کیا ہے کہ:-

حضرت حسنؑ اور عمر بن عثمان بن عفانؓ کا ایک دفعہ زمین کے معالہ میں ایک تمازج پیدا ہو گیا۔ تو حضرت حسنؑ نے ایک رائے پیش کی جسے عمر بن عثمانؓ نے قبول نہیں کیا اور اس پر راضی نہیں ہوئے تو اس وقت حضرت حسنؑ نے ناراضی ہو کر عمر بن عثمانؓ کے حق میں کہا کہ ”ان کی ناک خاک آلووہ ہونے“ کے سوا ہمارے پاس کچھ نہیں ہے۔

عن محمد بن اسحاق قال ما تكلم عندي أحد كان  
أحب إلى أذاته تكلم أن لا يسكن من الحسن بن علي عليهما السلام  
و ما سمعت منه كلمة فحش قط الامر فانه كان بيته  
و بين عمرو بن عثمان خصومة فقال ليس له  
عندنا الا رغم انهه، فهذه اشد كلام فحش سمعتها  
منه قط

لئے (۱) البداية والنهاية لابن كثير م ۳۹ ج ۸ تحت ترجمہ حسن بن علی ۴۲۹  
(۲) المواقف المرقة لابن حجر الجی م ۱۳۹ باب الحاشی خلاص الحسن ۱۰۰ الفصل الثالث۔

(۳) مختصر تاریخ دمشق لابن عساکر لابن منظور م ۲۹ ج ۷ تحت ترجمہ الحسن بن علی ۴۲۹  
(۴) تاریخ یعقوبی ایشی م ۲۷ ج ۲ تحت وفاتة الحسن بن علی ... (طبع بیروت)

واقعہ بذا نقل کرنے والے صاحب کہتے ہیں کہ میں نے حضرت حسنؑ سے اس شدید کلہ "رغم انہ" کے بغیر کوئی سخت کلام ہرگز نہیں سنا۔

### منازعہ کے بعد مصالحت

مشور مورخ ابوالحسن الدائی نے حضرات حسین شریفینؑ کا ایک واقعہ ذکر کیا ہے کہ:—

ایک بار حضرت حسنؑ اور ان کے برادر حضرت حسینؑ میں کسی بات پر شکر رنجی ہو گئی اور انہوں نے باہم ٹنگو ترک کر دی اور دو تین روز اسی حالت میں گزر گئے۔ اس کے بعد حضرت حسنؑ جتاب حسینؑ کے پاس تشریف لائے اور جھک کر ان کے سر کو بوسہ دیا۔

پھر حضرت حسینؑ کمزے ہوئے اور انہوں نے بھی حضرت حسنؑ کے سر کو بوسہ دیا اور فرمایا کہ:—

ترک بھر ان کی ابتداء کرنے میں جو چیز مجھے مانع ہوئی ہے وہ یہ ہے کہ میں نے دیکھا ہے کہ آپ اس حصول فضیلت کے مجھ سے زیادہ حق دار ہیں فلذ امیں نے اس بات کو تاپند جانا کہ میں آپ کے اس حق میں سبقت کر کے زناع پیدا کروں۔

قال ابوالحسن العدائی جری بین الحسن بن على و أخيه الحسينؑ کلام حصی تهاجرًا فلما اتى على الحسنؑ ثلاثة أيام تاشم من مجر أخيه فاقبل الى الحسينؑ وهو جالس فاكب على رأسه فقبله فلما جلس الحسن قال له الحسينؑ - ان الذي منعني من ابحدائقك و القيام اليك انك احق بالفضل مني فكرهت ان انا زعكم ما انت احق به مني

۱۰) اور بعض علماء کرام نے شکر رنجی کے اس واقعہ کو حضرت ابو ہریرہؓ سے نقل کیا

لئے (۱) مختصر تاریخ ابن ساکر لابن منظور ص ۱۴۹ ج ۷ تحت ترمذ الحسین بن علی۔

(۲) الہدایہ لابن کثیر ص ۲۰۸ ج ۸ تحت فضائل الحسین بن علی۔

ہے جس میں اس واقعہ کی زیادہ تفصیل پائی جاتی ہے۔

ناگزیر کے افادہ کے لئے اس تفصیل کو پیش کیا جاتا ہے۔

حضرت ابو ہریرہؓ کہتے ہیں کہ جناب نبی کرم ﷺ نے فرمایا کہ کسی مسلمان کے لئے یہ بات جائز نہیں ہے کہ وہ اپنے بھائی سے تمدن دن رات سے زیادہ ترک کلائی کرے (بوجہ شکرِ نجی و فیرو) اور جو اس مجرمان کو ترک کرنے میں سبقت کرے گا، وہ جنت کی طرف جانے میں سبقت کرے گا۔

اس حدیث کے بیان کرنے کے بعد جناب ابو ہریرہؓ فرماتے ہیں کہ مجھے یہ بات پہنچی کہ حضرات حسنؑ و حسینؑ کے درمیان ترک کلائی اور تازع واقع ہو گیا ہے میں جناب حسینؑ کی خدمت میں حاضر ہوا اور کماکر لوگ آپ کی (اعمال و اعمال میں) اقداء کرتے ہیں میں آپ حضرات کو باہمی ترک کلائی نہیں کرنی چاہیے اور آپ اپنے بھائی حسنؑ کے پاس تشریف لے جائیں اور ان سے جا کر تکلم اور کلام کریں کیونکہ آپ ان سے عمر میں چھوٹے ہیں (وہ آپ کے بزرگ ہیں) تو اس وقت حضرت حسینؑ نے فرمایا کہ اگر میں نے جناب نبی کرم ﷺ کا یہ فرمان کہ ترک مجرمان میں سبقت کرنے والا پسلے جنت میں جائے گا زندگا ہوتا تو میں اپنے بھائی کی طرف سا تا قصد کرتا۔

لیکن میں اس بات کو پسند نہیں کر سکا کہ میں ان سے جنت کی طرف سبقت کروں۔

حضرت ابو ہریرہؓ کہتے ہیں کہ اس کے بعد میں جناب حسنؑ کی خدمت میں حاضر ہوا اور اس تمام مذکورہ سے آگاہ کیا۔ تو حضرت حسنؑ نے فرمایا کہ میرے بھائی نے درست کیا ہے اور پھر اپنے برادر حضرت حسینؑ کی طرف تشریف لائے اور ان سے کلام میں اپنے اقداء کی اور اس طرح دونوں برداران میں شکرِ نجی ختم ہو کر صلح و مصالحت ہو گئی۔

عن ابی هریرہؓ قال قال رسول اللہ ﷺ لا يحل  
لمسلم ان یهجر اخاه فوق ثلاث ليال و السابق  
السابق الى الجنة۔ قال فبلغنى انه كان بين الحسن  
والحسين هجران وتشاجر فقتل للحسين الناس  
يقطدون بکعا۔ فلا تحها جرا واقصد اخاك الحسن

وادخل علیہ وكلمه فانک اصغر سنامنہ۔ فقال  
لولانی سمعت رسول الله ﷺ يقول السابق  
السابق الى الجنة لقصدته ولكن اكره ان اسبقه الى  
الجنة - فذهبت الى الحسن فاخبرته بذلك - فقال  
صدق اخي وقام و قصد اخاه الحسين وكلمه  
واصطلاحاً خرج ابن ابی الفرات -

### اکابر کی طرف سے قدر شناسی

مورخین نے لکھا ہے کہ جناب عبد اللہ بن عباسؓ کا ایک باغ تھا اس میں حضرات  
حسین شریفینؑ اور ابن عباسؓ جمع ہوئے یہاں ماحضر کھانا تاول فرمایا۔  
اس کے بعد حضرت حسنؓ کے لئے سواری لائی گئی اور اس پر سوار ہونے لگے تو  
ابن عباسؓ نے ان کی رکاب تھام کر ان کو سواری پر احترام کے ساتھ سوار کیا۔  
پھر حضرت حسینؓ کے لئے سواری لائی گئی ان کو بھی ابن عباسؓ نے رکاب تھام کر  
پڑے احترام کے ساتھ سواری پر سوار کیا۔

جب دونوں حضرات تشریف لے جا چکے تو راوی (مرک بن زیاد) کرتا ہے کہ میں  
نے جناب ابن عباس سے کہا کہ آپ ان دونوں حضرات سے عمر میں پڑے ہیں اور آپ  
نے ان کی رکاب تھام کر انہیں سوار کیا؟ تو جناب ابن عباسؓ نے مجھے فرمایا اے  
بیچارے! تم جانتے ہو کہ یہ کون شخصیتیں ہیں؟ یہ دونوں جناب نبی کریم ﷺ کی اولاد  
شریف ہیں کیا یہ اللہ تعالیٰ کا انعام مجھ پر نہیں ہے کہ میں انہیں عزت و احترام کے ساتھ  
سوار کروں؟

یعنی اس طرح ان کے ساتھ اعزاز و اکرام سے پیش آتا بڑا انعام خداوندی ہے  
اور میرے لئے سعادت ہے۔

ثم قدمت دابة الحسنؓ فامسك له ابن عباسؓ

بالرکاب وسوی علیہ ثم جیسی بدابة الحسينؓ

فامسک له ابن عباس<sup>رض</sup> بالركاب وسوی عليه - فلما  
مضیا قلت انت اکبر مدھما تمسک لھما و تسوی  
علیھما ؟ فقال يا لکع اتدری من هذان ؟ هذان ابناء  
رسول الله ﷺ اولیس هذا معا انعم الله على به ان  
امسک لھما وسوی علیھما -

- 
- له (١) مختصر تاریخ ابن ساکر لابن مخور ص ٢٢ ج ٧ تحت ترجمة الحسن بن علي -  
(٢) مختصر تاریخ ابن ساکر لابن مخور ص ١٢٨ ج ٧ تحت ترجمة الحسن بن علي -  
(٣) البداية والنهاية لابن کثیر ص ٣٧ ج ٨ تحت سنة ٣٩٠



## احوال سفر آخرت

### ایک خواب

حضرت حسن "حضرت معاویہ" سے مصالحت کے بعد ارض عراق سے واپس تشریف لا کر مدینہ طیبہ میں اقامت پذیر رہے۔ گذشتہ اوراق میں آنحضرت "کی مدنی زندگی کے منظر سے احوال پیش کیے گئے ہیں ان کی عبادت کے مشاغل اور ان کی موقعہ بیو قعہ دینی اولیٰ خدمات بالاختصار ذکر کی ہیں۔

اب اس کے بعد آنحضرت "کے سفر آخرت کے احوال اجمالاً ذکر کیے جاتے ہیں۔

مورخین نے لکھا ہے کہ ایک بار حضرت حسن "نے ایک خواب دیکھا کہ ان کی پیشانی پر قل هو اللہ احد مرقوم ہے جتاب حسن "اس خواب پر مسرور ہوئے اور اسے پسندیدہ خیال کیا اس کے بعد یہ واقعہ اس دور کے ایک مشورہ بزرگ سعید بن المیسیب کی خدمت میں پہنچا تو انہوں نے یہ خواب من کرا رشار فرمایا:۔۔۔۔۔

کہ اگر انہوں نے یہ خواب دیکھا ہے تو جتاب حسن "کی حیات قلیل رہ گئی ہے اور انتقال قریب ہے۔

روایت کرنے والا کہتا ہے کہ حضرت حسن "کا اس کے چند ایام کے بعد انتقال ہو گیا۔

وقال الاصماعی عن سلام بن مسکین عن عمران بن عبد اللہ قال رأى الحسن بن علي فی منامه انه مكتوب بین عینيه (قل هو اللہ احد) ففرح بذالك۔  
فبلغ ذالک سعید بن المیسیب فقال ان کان رائی هذه

السر و يافق ما بقى من اجله - قال فلم يلبث الحسن  
بن علي "بعد ذلك الايام احلى مات له  
مطلوب يہ ہے جناب موصوف کی عارضی حیات کا عرصہ ختم ہو گیا تھا انہیں ایک  
خواب کے ذریعہ اس کی طرف اشارہ کیا گیا -  
انسانی زندگی کے اختتام اور وقوع موت کے اسباب و ذرائع قدرت کی طرف کئی  
تم کے بنائے گئے ہیں -  
حضرت حسنؑ کی وفات جن اسباب کے ذریعہ واقع ہوئی آئندہ سطور میں روایات  
کی روشنی میں انہیں بیان کیا جاتا ہے -

زهرا خورانی

حضرت حسنؑ کی بیماری اور انتقال کے متعلق اہل تراجم اور مورخین نے مختلف روایات ذکر کی ہیں۔

ان میں سے ایک عام شرت یافتہ روایت یہ ہے کہ آنحضرتؐ کے ازواج میں سے ایک زوجہ سماۃ جعده بنت اشعث بن قیس کندی تھی۔ اس نے (اپنی تماقبت اندریشی کی مہاپ) جناب حسنؑ کو زہر پلا دی جس کی وجہ سے آئمرو صوفؓ سخت بیمار ہو گئے۔ ان کی بیماری میں اس قدر شدت تھی کہ آنحضرتؐ کو بار بار اجابت ہونے لگی کہتے ہیں کہ یہ بیماری قرباً چالیس یوم تک چلی گئی۔

ابوعوانة عن مفيره عن ام موسى ان جعدة بنت  
الاشعث بن قيس سقت الحسن السم فاشتكى فكان  
توضع تحته طشت وترفع اخرى نحو امن اربعين  
ياما -<sup>ك</sup>

- لـ ١) البدايـة لابن كثـير مـ ٣٢ جـ ٨ تـحت سـنة ٤٢٩ هـ طبع اول مصرـ

(٢) فـقـرـتـارـنـيـ اـبـنـ عـسـاـكـرـ جـلدـ ٧ مـ ٣٨ تـحت تـرـجـمـةـ حـنـينـ بنـ عـلـيـ

ـ ٢) سـيـرـ اـعـلـامـ اـلـبـلـاعـ لـلـهـبـيـ مـ ١٨٣ جـ ٣ تـحت تـرـجـمـةـ الحـسـنـ بنـ عـلـيـ

(٢) فـقـرـتـارـنـيـ اـبـنـ عـسـاـكـرـ لـابـنـ مـخـنـورـ مـ ٣٩ جـ ٧ تـحت تـرـجـمـةـ الحـسـنـ بنـ عـلـيـ

## ایک دیگر روایت

اسی سلسلہ میں سورخین نے ایک دوسری روایت بھی ذکر کی ہے جس سے اس واقعہ کی چند دیگر متعلقہ جیزیں بھی واضح ہو جاتی ہیں اس دور کے ایک شخص میر بن اسحاق کہتے ہیں کہ ہم حضرت حسنؓ کی بیماری کے دوران عیادت کے لئے حاضر ہوئے۔ ہم نے مزاج پر سی کی وہ بار بار بیت الخلاء میں جا رہے تھے۔ اس وقت آنحضرتؐ نے اپنی کیفیت طبع بیان کرتے ہوئے ارشاد فرمایا کہ اللہ کی قسم ابجھے کئی بار زہر دی گئی ہے اور جتنی سخت زہر اس بار دی گئی ہے پہلے کبھی نہیں دی گئی اور ساتھ فرماتے تھے کہ میرا جگر ٹکڑے ہو کر خارج ہو رہا ہے میر کہتے ہیں کہ دوسرے دن میں پھر حاضر خدمت ہو اس وقت آنوصوفؓ کی نہایت پریشان کن حالت تھی۔

اسی دوران جناب حضرت حسینؓ تشریف لائے اور انہوں نے اپنے برادر حضرت حسنؓ کو کما کر اے بھائی ابجھے مطلع کیجئے کہ آپ کو کس نے زہر دیا ہے؟ تو جناب حسنؓ نے فرمایا کہ آپ کیوں دریافت کرتے ہیں؟ کیا آپ اس کو قتل کرنا چاہتے ہیں؟ تو حضرت حسینؓ نے کہا کہ ہاں اس وقت حضرت حسنؓ نے فرمایا کہ میں تجھے اس معاملہ میں کچھ بیان نہیں کرتا چاہتا۔ اگر وہ ہے جس کے متعلق میں گمان کرتا ہوں تو اللہ تعالیٰ زیادہ سخت انتقام لینے والے ہیں (وہ اس سے انتقام لے لیں گے) اور اگر اس طرح نہیں بلکہ میرا گمان غلط ہے تو پھر اللہ کی قسم امیں نہیں چاہتا کہ کوئی غیر قاتل اور ناکرودہ گناہ آدی میری وجہ سے قتل کیا جائے۔

اس کے بعد جناب حسن مجتبی بن علیؓ کا جلد انتقال ہو گیا اور ان کی تاریخ انتقال ۵ ربیع الاول ۶۲۹ھ یا ۵۵۰ھ موافق فروری ۱۶۴۹ء ہے اور اس میں مزید اقوال بھی تاریخ میں پائے جاتے ہیں۔

ابن علیة عن ابن عون عن عمير بن اسحق قال  
دخلنا على الحسن "بن على" نعوده فقال لصاحبى  
يافلان سلنى ثم قام من عندنا فدخل كنيفاصم خرج  
فقال انى والله قد لفظت طائفة من كبدى قلبتها

بعود وانی قد سقیت السیم مراراً فلم اسق مثل هذا۔  
 فلما كان الفداتیحه وهو يسوق فجاء الحسین فقال  
 ای اخی الابنی من سقاک قال لم لتفعله؟ قال نعم  
 قال ما انما محدثک شیا۔ ان يكن صاحبی الذي اطئ  
 فالله اشد نقمة والاف والله لا يقتل بی بری۔  
 ۱۰ یہاں سے معلوم ہوا کہ آنحضرت کی وفات زہر خواری سے ہوئی اور آنحضرت  
 نے زہر و ہندہ کا نام نہیں ظاہر کیا بلکہ پوشیدہ رکھا۔  
 ۱۱ اور معاملہ ہذا میں کمال برداری اختیار کی اور مبروہ محل کا بے مثال مظاہرہ کیا۔  
 ۱۲ اور عمر بھر کی شخص کی ایذار سانی کے روادر نہیں ہوئے۔  
 ۱۳ یہ اہل اللہ کی صفات کاملہ ہیں اور حضرت حسنؑ ان صفات کے حامل تھے رضی اللہ  
 تعالیٰ عَمَّمَ اَعْمَيْنَ۔

### ایک اور روایت

جتاب حسنؑ کے انتقال کے سلسلہ میں کئی نوع کی روایات پائی جاتی ہیں۔ ان  
 میں سے ایک روایت حافظ الذھبی نے سیر اعلام البلاعہ میں جتاب قادہؓ سے نقل کی ہے  
 کہ شام کے علاقے میں جب حضرت حسنؑ کی وفات کی اطلاع حضرت معاویہؓ کی خدمت  
 میں پہنچی۔ جتاب عبد اللہ بن عباسؓ وہاں اتفاقاً موجود تھے۔ پیش آمدہ حالات تلاعے کے  
 تو اس موقع پر جتاب امیر معاویہؓ نے ان حالات پر تعجب کا اظہار کرتے ہوئے کہا کہ  
 مجیب بات ہے کہ (جتاب حسنؑ نے بزرگوں کے پائی کے ساتھ شد ملا کر نوش کیا اور  
 موت واقع ہو گئی)

اس کے بعد حضرت معاویہؓ نے جتاب ابن عباسؓ سے اظہار تعزیت کیا اور تسلی  
 کے کلمات ادا کیے اور ان کی خدمت میں ایک معقول نقدی پیش کی اور کہا کہ اس کو

سلی (۱) سیر اعلام البلاعہ الذھبی ص ۱۸۳ ج ۳ تخت الحسن بن علیؓ۔

(۲) حلیۃ الاولیاء الابی ثیم الاصبهانی ص ۲۸۸ ج ۲ تخت تذکرہ الحسن بن علیؓ۔

(۳) البدایہ لابن کثیر ص ۲۲ ج ۸ تخت ترجمہ حسن بن علیؓ، طبع اول مصری۔

اپنے اہل و عیال میں تقسیم کر دیجئے۔

ابو هلال عن قتادہ قال معاویہ واعجب بالحسن اشرب  
شربہ من عسل بماء رومہ فقضی نحبہ شم قال لابن  
عباس لا یستوک اللہ ولا یحرز نکفی الحسن...  
غیرہ یہی ہے کہ جناب حسنؑ کے باعث انتقال میں کم تر کے اتوال سورخین نے  
تحریر کیے ہیں۔ نہ کوہ روایت بھی کویا کہ ایک قول کے درجہ میں ہے۔

### تبیہ

جناب امام حسنؑ کی وفات کے سلسلہ میں ابن تیمیہ الحراتیؓ نے اس طرح لکھا ہے کہ  
فقیل انہ مات مسموم ما وہ ذہ شہادۃ لہ و کرامۃ  
فی حقہ ولکن لم یمت مقاتلا۔<sup>۱</sup>

یعنی آپ کی وفات زہر خواری سے ہوئی اور یہ چیزان کے حق میں شادت کے  
درجہ میں ہے اور ان کے لیے کرامت و فضیلت ہے اور قتل کرتے ہوئے آپ کی  
فات نہیں ہوئی۔

### شبہ کا ازالہ

حضرت حسن مجتبیؑ کی وفات کے موقع پر بحث ہدایہ کے آخر میں بعض لوگوں کی  
طرف سے یہ اعتراض کیا جاتا ہے کہ آنہ صوفؓ کو ان کی الیہ کی طرف سے جوز زہر  
لالیؓ گئی وہ امیر معاویہؓ کی طرف سے تمام معاملہ کیا گیا اور انہوں نے ان کی زوج سے  
رابط کر کے یہ کام کروایا تھا۔

اس کے متعلق گزارش ہے کہ اس اعتراض کا منفصل جواب ہم نے قبل ازیں  
اپنی تالیف سیرت حضرت معاویہؓ جلد دوم (جواب الطاعون) میں (صفحہ ۲۰۷ تا صفحہ ۲۰۸)  
تحریر کر دیا ہے اس کو ملاحظہ فرمائیں۔ وہاں کبار علماء کرام مثلاً حافظ ابن کثیرؓ و مشقیؓ، ابن

<sup>۱</sup> سیر اعلام الانباء ولفہ بھیؓ ص ۱۰۳۔ ج ۳ تحت ترجیہ معاویۃ بن الی خیان۔

<sup>۲</sup> مناج السنۃ لابن تیمیہ جلد ثانی ص ۱۲۱ ج ۲ طبع لاہور۔

خلدون مغربی وغیرہ کی تحقیق درج کر دی ہے کہ... حضرت امیر معاویہؓ کی طرف اس فعل کا انتساب بالکل غلط ہے اور جن روایات کی بنا پر امیر معاویہؓ پر الزام لگایا گیا ہے وہ شیعوں کی روایات ہیں اور شیعہ کی طرف سے اس نوع کے الزامات کوئی امر بعید نہیں ہیں۔

درایت کے اعتبار سے بھی حضرت امیر معاویہؓ کی طرف اس فعل کا انتساب کرتا غلط ہے اس لیے کہ:....

۱۔ حضرت حسنؑ کا جنازہ سعید بن العاص الاموی (حوالہ وقت جناب امیر معاویہؓ کی طرف سے حاکم مدینہ تھے) نے پڑھایا۔

۲۔ حضرت حسنؑ کی وفات کے بعد جناب حسینؑ امیر معاویہؓ کے ہاں بطور وفد کے ہر سال تشریف لے جاتے تھے۔

۳۔ اس وقت ان کے لیے بست کچھ انعام و اکرام حضرت معاویہؓ کی طرف سے کیا جاتا تھا جناب حسینؑ اسے بخوبی قبول کرتے تھے۔

۴۔ ۵۵ھ میں جب غزوہ قسطنطینیہ پیش آیا تو حضرت حسین بن علی الرضاؑ اس میں جا کر شامل ہوئے اور اس وقت امیر امیش حضرت معاویہؓ کا فرزند ریزید تھا۔

مطلوب یہ ہے کہ قبیلہ کے اکابر اور اقارب کو جن لوگوں نے زہر دلا کر قتل کر داala ہو۔ ان لوگوں سے اپنے جنازے پڑھوانا ان کے ہمراہ غزوات میں شرکت کرنا۔ ان سے عطا یا اور وظائف حاصل کرنا وغیرہ وغیرہ یہ کس طرح جائز ہو سکتا ہے؟

یہ جیزیں تو ان حضرات کی عزت نفس اور فطری غیرت کے برخلاف ہیں ان تمام چیزوں کو پیش نظر رکھنے سے واضح طور پر معلوم ہوتا ہے کہ حضرت معاویہؓ کا جناب حسن مجتبیؑ کے واقعہ انتقال میں کوئی دخل نہیں تھا اور نہ ہی وہ اس معاملہ میں ملوث تھے۔

حافظ ابن کثیرؓ نے اس معاملہ میں اپنی تحقیق بالفاظ ذیل تحریر کی ہے:...

وعندی ان هذالیس بصحیح و عدم صحته عن

ابیه معاویہ بطرق الاولی والآخری۔

یعنی ابن کثیر<sup>ؓ</sup> کہتے ہیں کہ بیزید کی طرف زہرخواری کی نسبت کرنا میرے نزدیک صحیح نہیں ہے (غلط ہے) اور ان کے والد امیر معاویہ<sup>ؓ</sup> کی طرف نسبت کرنا بطریق اولیٰ غلط ہے صحیح نہیں۔

### وقات اور جنازہ

سیدنا حسن<sup>ؑ</sup> نے اپنی بیماری کے ایام نہایت سبرو و حمل سے گزارے اور ربع الاول ۵۲۹ھ میں آنوموصوف<sup>ؑ</sup> کا انتقال ہوا اس وقت کے امیر مدینہ سعید بن العاص الاموی تھے ان کو جناب حسین<sup>ؑ</sup> نے ارشاد فرمایا کہ آپ جنازہ پڑھائیں اور ساتھ ہی قاعده شرعی بیان فرمایا کہ:—

لولانها سنہ ماقدمت یعنی دین اسلام میں مت یہی ہے کہ امیر وقت نماز جنازہ پڑھانے کا زیادہ حقدار ہے۔ اگر یہ سنت نبوی نہ ہوتی تو میں آپ کو صلوٰۃ جنازہ کے لیے مقدم نہ کرتا۔

اس سے یہ بھی پتہ چلا کہ حضرت حسین<sup>ؑ</sup> اپنے بھائی کی وفات کے بعد بھی حضرت امیر معاویہ<sup>ؓ</sup> کے ربقة اطاعت سے نہیں نکلے اپنی صلح پر قائم رہے اور امیر مدینہ کو جو حضرت امیر معاویہ<sup>ؓ</sup> کی طرف سے مقرر تھے امیر مدینہ مانا اور اپنے اس مائنے کو سنت اسلام قرار دیا۔

اگر ان کے عقیدہ میں حضرت معاویہ<sup>ؓ</sup> کی حکومت اسلامی حکومت نہ ہوتی تو آپ ایمانہ فرماتے۔

حدثنا سعيد عن سفيان عن سالم بن أبي حفصة  
عن أبي حازم الأشعري أن حسین "بن علي" قال  
لسعید بن العاص "أقدم يعني على الحسن" فلولا  
إنه أحسن ماقدمت

لئے (۱) کتاب المعرفة والتاريخ للبوی ص ۲۱۶ ج اول تحت ستہادی دارالبین و ماتین

(۵۲۳۱)

(باتی دوسرے صفحہ)

## نوٹ

مسئلہ ہے اقبل ازیں ہم نے اپنی تالیف رحماء بنی تمہ حصہ صدیقی میں ۱۹۹ تخت جنائزہ چارم درج کر دیا ہے تفصیلات وہاں ملاحظہ فرمائیں۔ اور علامہ ابن حجر الھنفی نے الصواعق المحرقة میں اس مقام میں یہ بات مرید ذکر کی ہے کہ:-

جاتب حسن مجتبیؑ کا جنازہ والی مدینہ سعید بن العاص الاموی نے پڑھایا اور اپنی جدہ (فاطمہ بنت اسد) کے پاس جنتِ البقیع میں دفن کیے گئے اور اس وقت آنحضرتؐ کی عمر سینتالیس سال تھی نیز ابن حجر کی نے تصریح کی ہے کہ حضرت حسنؓ نے جاتبؓ نبی اقدس طیبینؐ کی زندگی میں سات سال گزارے اور اپنے والد گرامی جاتب علی الرضاؐ کے ساتھ تھیں سال ببر کیے اور پھر اپنے دور میں چھ ماہ خلیفہ اسلامین رہے اور اس کے بعد ساری ہے نو سال مدینہ طیبہ میں گزار کر انتقال فرمایا۔

وصلى عليه سعید بن العاص لانه كان واليا على المدينة من قبل معاوية و دفن عند جدته بنت اسد بقبة المشهورة - و عمره سبع و اربعون سنة كان منها مع رسول الله طیبینؐ سبع سنین ثم مع ابیه ثلاثون سنة ثم خلیفة ستة اشهر ثم تسع سنین ونصف سنة بالمدينة -

(گزشتہ پورستہ)

- (۲) مختصر تاریخ ابن عساکر لابن منظور ص ۳۵۷ تخت ترجمہ الحسن بن علیؑ۔
  - (۳) سیر اعلام انباء للذہبی ص ۱۸۵ تخت ترجمہ الحسن بن علیؑ۔
  - (۴) شرح فتح البر لابن القیم شیعی ج ۲ ص ۳۵ تخت ذکر موت الحسن و دفن۔
  - (۵) مقاتلۃ الالائین لابی الفرج علی بن الحسین بن محمد الاش yan اشیعی ص ۱۵۷ اول تخت تذکرہ امام حسنؓ (طبع بیروت)
- لئے الصواعق المحرقة لابن حجر الھنفی ص ۱۳۱... الباب العاشر فی خلافۃ حسن... الخ

## جنت البقیع میں دفن

اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہر انسان کے لیے انتقال کا وقت مقرر ہے اسی خاطبے  
قدرت کے تحت جناب حسن مجتبیؑ کا انتقال ہو گیا۔

آنہ صوفؓ کی تمنا تھی کہ روضہ رسول ﷺ میں دفن کی سعادت حاصل  
ہو جائے۔ آنجلاب نے ام المؤمنین حضرت عائشہؓ سے اس چیز کی اجازت طلب کی تھی  
اور آنہ صوفؓ نے اجازت دے دی تھی۔ لیکن بقول بعض مورخین اس معاملہ میں  
بعض بنو امية حائل ہوئے اور اس بات کا خطرہ پیدا ہو گیا کہ اس موقع پر کوئی فتنہ کھڑا  
ہو جائے۔

تو اس موقع پر جناب عبداللہ بن عمرؓ اور جناب ابو هریرہؓ نے حضرت حسینؑ کو  
اس بات کی طرف توجہ دلائی کہ آپ کے برادر جناب حسنؓ نے اس بات کی وصیت کی  
تھی کہ اگر جناب نبی اقدس مطہریؓ کے روضہ مبارک میں دفن ہونے کے معاملہ میں  
فتنہ کھڑا ہو جانے کا خطرہ ہو جائے تو مجھے جنت البقیع میں ہماری جدہ (داری اماں) کے پاس  
دفن کر دیں اور بقول بعض مورخین فرمایا کہ مجھے اپنی والدہ کے پہلو میں دفن کر دیا  
جائے۔

عن ابن عمر ”قال حضرت موت الحسن ”فقلت للحسين“  
اتق الله ولا تشر فتنۃ ولا تسفك الدماء۔ ادفن اخاك الى  
جنب امه فاته قد عهد بذالك اليك۔“

## عظمیم اجتماع

جس روز حضرت حسنؓ کا انتقال ہوا اس دن آپ کے انتقال پر لوگوں کا عظیم اجتماع  
ہوا۔

ایک شخص محبوب بن ابی مالک جو اس موقع پر موجود تھا وہ ذکر کرتا ہے کہ اتنا کثیر مجمع

لئے (۱) سیر اعلام اتباع للذہبیؓ ص ۱۸۳ ج ۲، تحت ترجمہ الحسن بن علیؓ

(۲) مختصر تاریخ ابن عساکر لابن منظور ص ۲۱ ج ۷، تحت ترجمہ الحسن بن علیؓ

خاک اگر سوئی جیکنی جاتی تو وہ زمین کی بجائے انسان پر گرتی۔

قال ثعلبة بن ابی مالک شہدنا حسن بن علیؑ یوم  
مات و دفنناہ بالبیقع فلقد رایت البقیع ولو مرحبت  
ابراہة ما وقعت الا علی الانسان۔<sup>ل</sup>

### حضرت ابو ہریرہؓ کی نذر

حضرت ابو ہریرہؓ کے متلقن مورخین نے لکھا ہے کہ آنحضرت جاتب حسن بن  
علیؑ کی وفات کے روز مسجد نبوی کے دروازے پر کھڑے ہوئے گریہ کرتے تھے اور بلند  
آواز کے ساتھ نذرا کرتے تھے کہ:---  
اے لوگو! آج نبی اللہ ﷺ کے محبوب فرزند کا انتقال ہو گیا اور گریہ کرنے کا  
موقع ہے۔

قال مساود مولیٰ سعد بن بکر رأیت ابا هریرۃ  
قائماً علی باب مسجد رسول اللہ ﷺ یوم مات  
الحسن بن علیؑ و یبکی و ینادی باعلیٰ صوته  
یا یها الناس! مات الیوم حب رسول اللہ ﷺ  
فابکوا۔<sup>ل</sup>

حضرت ابو ہریرہؓ کا یہ اظہار غم تین دن کے اندر اندر کا ہے صدمے کے اول  
مرحلہ میں انسان کبھی بے قابو بھی ہو جاتے ہیں سو حضرت ابو ہریرہؓ کے اس جملے سے  
مردوجہ ماتم پر استدلال نہیں کیا جاسکتا۔

### ازواج واولاد

سیدنا حسن مجتبیؑ کے ازواج و اولاد کے سلسلہ میں متعدد مورخین اور ماہرین

لئے (۱) مختصر تاریخ ابن ساکر لابن منکور ص ۲۶۷ ج ۷ تحقیق ترجمہ الحسن بن علیؑ

(۲) الاصابة جلد اول ص ۲۳۰ تحقیق ترجمہ حضرت حسن بن علیؑ محدث اخیاع

لئے مختصر تاریخ ابن ساکر لابن منکور ص ۲۶۷ ج ۷ تحقیق ترجمہ الحسن بن علیؑ

انساب کے مختلف احوال دستیاب ہوتے ہیں ذیل میں چند مشور مصنفین کے بیانات درج کیے جاتے ہیں۔

جناب حسن ابن علی الرضا<sup>ؑ</sup> کے ازواج کے متعلق مورخین نے عام طور پر یہ بات ذکر کی ہے کہ آنوصوف<sup>ؑ</sup> نے کثرت سے ازواج کیے اور کثیر النکاح تھے اور مطلق (بہت طلاق دہنہ) مشور تھے۔

اس چیز کے متعلق یہ ذکر کر دینا منفید ہے کہ آنجباب<sup>ؑ</sup> کے بیک وقت چار سے زیادہ ازواج نہیں رہے اور اسلام میں چار ازواج نکاح میں لانا کوئی قابل اعتراض بات نہیں اور کثرت ازواج اور کثرت طلاق کی روایات مبالغہ آرائی سے خالی نہیں۔

اس چیز پر تربیث یہ ہے کہ بعض معتبر علماء کرام نے جناب حسن<sup>ؑ</sup> کی اولاد شریف زیادہ سے زیادہ بارہ صاحبزادے اور پانچ صاحبزادیاں ذکر کی ہیں۔

اگر کثرت ازواج کی روایات کو بافرض درست تسلیم کر لیا جائے تو اس لحاظ سے آنوصوف<sup>ؑ</sup> کی اولاد شریف بھی کثیر ہونی چاہیے۔ قلیل اولاد کا ہونا اس بات کا قریب ہے کہ آنجباب<sup>ؑ</sup> پر کثیر الازواج ہونے کا اعتراض قابل تائل ہے۔ اور لا اتنی اعتماد نہیں۔ حضرت حسن<sup>ؑ</sup> کی اولاد شریف کے متعلق اہل تراجم و اہل انساب نے مختلف روایات نقل کی ہیں ذیل میں بعض تراجم سے بعد ضرورت تفصیل ذکر کی جاتی ہے۔

## 1

چنانچہ نسب ۷۰۰ مسعود الزیری امۃ فی ۱۴۲۶ھ میں حضرت حسن<sup>ؑ</sup> کے حالات کے تحت درج ذیل تفصیل دستیاب ہوتی ہے۔

### اولاد ذکور

- (۱) الحسن بن الحسن (المشنبی) امہ خواتہ بنت منظور الفزاریہ۔
- (۲) زید بن الحسن۔۔۔ امہ ام بشریت الی مسعود عقبہ بن عمرو۔۔۔
- (۳) عمرو بن الحسن۔۔۔
- (۴) القاسم بن الحسن۔۔۔ ایہ دونوں صاحبزادے کربلا میں اپنے پاپا سیدنا حسین<sup>ؑ</sup> کے

- (۵) ابو بکر بن الحسن۔ کے ساتھ شہید ہوئے اور ان کی کوئی اولاد نہیں تھی۔
- (۶) عبد الرحمن بن الحسن۔ امہ ام ولد (ولا عقبہ لہ)
- (۷) حسین بن الحسن۔ امہ ام ولد۔
- (۸) طلحہ بن الحسن امہ ام اسحق بن طلحہ بن عبید اللہ۔

### تسلیہ

حضرت حسنؑ نے اپنے دو بیٹوں کے نام ابو بکر اور عمر رکھے۔ آپ نے یہ حضرت علی الرضاؑ کی متابعت میں کیا۔  
 کیونکہ جناب علی الرضاؑ نے اپنے تین بیٹوں کے نام ابو بکر، عمر، عثمان رکھے تھے۔  
 حضرت عثمان بن علی الرضاؑ کو کربلا کے پسلے شہید ہیں۔

### اولاد انانث

- (۱) ام الخیر بنت الحسن بن علی الرضاؑ۔
- (۲) ام عبد اللہ۔
- (۳) فاطمہ۔
- (۴) ام سلمہ۔
- (۵) رقیہ۔

### ازواج

- (۱) خولۃ بنت منکور الفزاریۃ۔
- (۲) ام بشر بنت ابی مسعود عقبہ بن عمر۔
- (۳) ام اسحاق بن طلحہ بن عبید اللہ۔
- (۴) جعدہ بنت اشعش بن قیس الکندی۔

(حوالہ) نسب قریش لمصعب الزیری ص ۲۹-۳۶ تحت ذکر اولاد حضرت حسنؑ  
 چوتھی زوجہ (جعدہ بنت اشعش) کا ذکر طبقات ابن سعد ص ۲۵۷ ج ۲ میں تھا

اشٹ بن قیس الکندي ذکور ہے۔  
اور ابو جعفر بغدادی المتوفی ۲۲۵ھ نے المبر میں حضرت حسنؑ کے ازواج اور  
دختران کی تفصیل اس طرح درج کی ہے۔

### ازواج

- (۱) خولۃ بنت منظور الفزاریة۔
- (۲) ام بشریۃ بنت مسعود الانصاری۔
- (۳) ام اسحاق بنت طلحہ بن عبید اللہ۔

### دختران

- (۱) ام الحسن بنت امام حسنؑ
  - (۲) ام سلمة بنت حضرت حسنؑ
  - (۳) ام عبد اللہ بنت حضرت حسنؑ
- (بحوالہ کتاب المبر لابی جعفر البغدادی ص ۶۶-۲۲۶-۳۲۷ طبع رائۃ العارف  
دکن۔)

مشهور ماہر انساب ابن حزم الاندلسی المتوفی ۳۵۶ھ نے اولاد حسنؑ کے سلسلہ میں  
درج ذیل تفصیل محرۃ الانساب میں ذکر کی ہے۔

### اولاد ذکور

- (۱) حسن بن الحسن (الشنبی) امہ خولۃ بنت منظور الفزاریة۔
- (۲) زید بن الحسن... (ولہ عقب کثیر) امہ ام بشریۃ بنت ابی مسعود الانصاری۔
- (۳) عمرو بن الحسن... (ولہ عقب)
- (۴) الحسین بن الحسن۔
- (۵) القاسم بن الحسن۔
- (۶) ابو بکر بن الحسن۔

- (۷) علیہ بن الحسن۔۔۔ امته امام اسکن بن علیہ بن عبید اللہ۔۔۔  
(۸) عبد الرحمن۔۔۔  
(۹) عبد اللہ۔۔۔  
(۱۰) محمد۔۔۔  
(۱۱) جعفر۔۔۔  
(۱۲) حمزہ۔۔۔

اور حضرت حسن کے صاحبزادے عبد اللہ القاسم و ابو بکر اپنے چچا حضرت حسین کے ساتھ کربلا میں شہید ہوئے۔۔۔  
(بحوالہ جمروۃ الانساب لابن حزم الاندلسی ص ۳۸ تخت ولد امیر المؤمنین حسن بن علی۔۔۔)



## الفصل الخامس

### سیدنا حسین بن علی الرضا رضی اللہ عنہم

#### نام و نسب

آنحضرت کا اسم گرائی الحسین بن علی بن ابی طالب بن عبد الملک بن ہاشم ہے اور آنجناب کی والدہ محترمہ کا اسم گرائی فاطمة الزہرا بنت رسول اللہ ملکہ ہے اور آپ ملکہ کی کنیت ابو عبد اللہ القرشی الہاشی ہے اور "سبط رسول اللہ ملکہ" و "ریحانۃ النبی ملکہ" کے القاب سے مشور ہیں۔

#### سیدنا حسین رضی اللہ عنہم کی ولادت کی بشارت

حضرت عباس بن عبد الملک کی الہیہ بابت بنت الحارث ام الفضل ایک وفعہ جناب نبی اقدس ملکہ کی خدمت میں حاضر ہوئیں اور عرض کیا کہ میں نے رات کو ایک عجیب خواب دیکھا ہے۔ آنجناب ملکہ نے فرمایا وہ کیا ہے؟ تو ام الفضل نے عرض کیا کہ وہ نمایت شدید قسم کا ہے پھر آنجناب ملکہ نے فرمایا وہ کیا ہے؟ بیان کرو تو آن محتمہ نے بیان کیا کہ ... میں نے دیکھا ہے کہ جناب ملکہ کے جنم سارک سے ایک بکرا قلع کیا گیا ہے اور پھر وہ میری گود میں رکھا گیا ہے یہ سن کر آنجناب ملکہ نے فرمایا کہ تو نے ایک عمرہ خواب دیکھا ہے۔ میری دختر فاطمہ رضی اللہ عنہا ایک فرزند بنیتی گی (انشاء اللہ) اور وہ حیری گود میں آئے گا۔

ام الفضل بیان کرتی ہیں کہ سیدہ ناطہ الظیعہ نے حسین ہوشی کو جنا اور جیسا کہ آنحضرت ملکہ طہریہ نے ارشاد فرمایا تھا وہ میری گود میں آئے۔ پنانچہ احادیث میں واقعہ ہذا عبارت ذیل مقول ہے۔

عن ام الفضل بنت الحارث انها دخلت على رسول الله ﷺ فقالت يا رسول الله انى رأيت حلام منكرا الليلة قال وما هو قال انه شديد قال وما هو قالت رأيت كان قطعة من جسدك قطعت ووضعت في حجرى فقال رسول الله ﷺ رأيت خيرا - تلد فاطمة انشاء الله غلاما يكون في حجرك - فولدت فاطمة الحسين فكان في حجرى كما قال رسول الله ﷺ ... الخ

چنانچہ بشارت مذکورہ کے مطابق جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے نواسے حضرت حسین ہوشی سیدہ فاطمۃ الزہرا سے متولد ہوئے اور ان کو جناب ام الفضل (بابیہ بنت الحارث) نے اپنی گود میں لے کر اپنے فرزند قشم بن عباس کے ساتھ اپنا شیر پلایا اور اس طرح مذکورہ خواب کی تعبیر پوری ہوئی اس روایت کی رو سے حضرت حسین ہوشی کی براہ راست حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے نسبت خوب عیا ہے۔ اسے جناب نبی اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے الفاظ میں یوں فرمایا الحسين مني وانا من الحسين

### تسبیحہ

واقعہ ہذا سے معلوم ہوا کہ قشم بن عباس ہوشی اور سیدنا حسین ابن علی ہوشی باہم رضائی برادر تھے اسی طرح ام الفضل کی دیگر اولاد فضل بن عباس عبد اللہ اور عبد اللہ بن عباس وغیرہ بھی آنحضرت ہوشی کے شیرخوار برادر ہوئے۔

لئے (۱) مکاواة شریف ص ۵۷۲ الفصل الثالث باب مناقب الائیت بیت النبی ﷺ

(۲) الاصابۃ (حد الاستیغاب) ص ۳۶۱ ن ۲۲ تحت ام الفضل امراۃ العہاد

## تاریخ ولادت

اہل ترجمہ لکھتے ہیں کہ امام حسین ہبھٹو کی ولادت شعبان ۲۷ میں اپنے برادر جناب حسن ہبھٹو سے ایک سال بعد ہوتی۔

## اذان و تہذیک و حلق راس

سیدنا حسین ہبھٹو کے ابتدائی حالات میں محمد شین اور اہل ترجمہ نے جس طرح حضرت حسن ہبھٹو کے متعلق ذکر کیا ہے۔

ایسا طرح سیدنا حسین ہبھٹو کے متعلق بھی درج ذیل حالات تحریر کیے ہیں۔

جب حضرت حسین ہبھٹو متولد ہوئے تو جناب نبی کریم ﷺ نے ان کے کانوں میں اذان کی۔

ولما ولد اذن النبی ﷺ فی اذنه۔<sup>لہ</sup>

جب حضرت حسین ہبھٹو کا تولد ہوا تو آنحضرت ﷺ تشریف لائے اور فرمایا کہ میرے اس فرزند کا کیا نام رکھا ہے؟ تو اہل خانہ نے عرض کیا کہ "حرب" تو جناب اقدس ﷺ نے فرمایا کہ اس کا نام حسین رکھا جائے۔

اور جناب نبی کریم ﷺ نے ان کی تہذیک کی (یعنی گھٹی ڈالی) اور اپنا مبارک لحاب دہن ان کے منہ میں ڈالا۔<sup>لہ</sup>

اور حافظ الدّمی نے لکھا ہے کہ۔

جناب جعفر صادق اپنے والد محمد باقر سے ذکر کرتے ہیں انہوں نے کہا کہ حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا نے اپنی اولاد حضرت حسن ہبھٹو حضرت حسین ہبھٹو اور امام کلثوم کے سر کے بال اترداۓ اور ان کے وزن کی مقدار میں چاندی صدقہ کر دیا تھا۔

جعفر صادق عن ابیه قال وزنت فاطمة شعر

الحسن و الحسين و ام کلثوم فتصدق بزنته

لہ اسد الغائب لابن اثیر المجزری ص ۱۸۴ تخت الحسین

لہ البدایہ لابن کثیر ص ۱۵۰ تخت قصہ الحسین بن علی (طبع اول)

فضة۔

### عقیقۃ

حضرت حسین بیٹھ کے عقیقۃ کے متعلق ای طرح روایت المصنف عبد الرزاق  
میں موجود ہے اور اسے حضرت حسن بیٹھ کے ابتدائی حالات میں بلند درج کر دیا گیا  
ہے۔

اس کا حاصل یہ ہے کہ نبی اقدس ملکہ نے حضرت حسین بیٹھ کی ولادت پر  
بھی ساتویں دن عقیقہ کیا اور ان کی طرف سے دو کمیراں ذبح فرمائیں اور ان کے سر کے  
بال تراشنے کے بعد خوشبو لگائی۔

۷۹۶۲ - عبد الرزاق عن ابن جریح قال حدث

حدیث ارفع الى عائشة انها قالت عق رسول الله ﷺ

عن حسن شاتین و عن حسین شاتین ذبحهما يوم

السابع قال و مشقهما وامر ان يمط عن روسهما

الاذى - قالت قال رسول الله ﷺ اذبحوا على اسمه

وقولو باسم الله اللهم لك واليك هذه عقیقة فلان -

قال وكان اهل الجاهلية يخضبون قطنہ بدم

العقیقه فإذا حلقوا الصبی وضعوها على راسه

فأمرهم النبي ﷺ أن يجعلوا مكان الدم خلوقا

يعنى مشقهما وضع على راسهما طین مشق مثل

الخلوق۔

### اہل جنت کے جوانوں کے سردار

دونوں حضرات سیدنا حسن اور سیدنا حسین بیٹھ کی فضیلت میں جناب نبی کریم

لئے سیر اعلام البال للذہبی ص ۱۱۶ حج ۳ - تحت الحسن بن علی

لئے المصنف عبد الرزاق میں ۲۳۰ - ۲۳۱ حج ۲ تحت باب العقیقۃ -

کارشاد مبارک کہ: ---

**الحسن والحسین سید اشباب اہل الجنة۔**

مفرد احادیث میں مردی ہے۔

اس مسئلہ کو ہم نے قبل ازیں سیدنا حسن ہبھٹے کے حالات میں عمد نبوی میں درج کر دیا ہے۔ وہاں احادیث اور تاریخ کی کتابوں سے بیشتر حالہ جات تحریر کردیئے ہیں چونکہ یہ فضیلت دونوں حضرات کے لیے مشترک ہے۔ فلمذہ اس مضمون کو یہاں دو ہر ان کی حاجت نہیں تھی گئی گئی۔

### نقل روایت

جناب حسین ہبھٹے آنحضرت مطہریہ کے انتقال کے وقت صیرالسن تھے عموماً ان کی مرویات اپنے اکابر حضرات سے اور دیگر صحابہ کرام ہبھٹے سے منقول ہیں۔  
البتہ محمد شین نے خود ان سے بھی بعض روایات نقل کی ہیں ان میں سے ذیل میں چند ایک روایات ذکر کی جاتی ہیں: ---

عن فاطمة بنت الحسين عن أبيها قال قال رسول

الله مطہریہ للسائل حق وان جاءه على فرس -

اس کا مفہوم یہ ہے کہ فاطمہ و خرزہ حسین ہبھٹے اپنے والد جناب حسین ہبھٹے سے نقل کرتی ہیں کہ جناب نبی اقدس مطہریہ نے ارشاد فرمایا کہ سائل کے لیے حق ہے اگرچہ وہ اسپ پر سوار ہو کر آئے۔ یعنی اس کے سوال کرنے پر اس کو کچھ دیا جائے اور محروم نہ رکھا جائے اگرچہ وہ سواری پر سوار ہو کر آئے۔

عن علی بن الحسين عن أبيه ہبھٹے قال قال رسول الله

مطہریہ من حسن اسلام المرأة تركه ما لا يعنيه -

یعنی زین العابدین ہبھٹے حضرت حسین ہبھٹے سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں

لئے (۱) مسند امام احمد میں ۲۰۱ ج اول تحت حدیث الحسین۔

(۲) مسند ابی جعل الموصلى میں ۱۸۲ ج ۶ تحت حسین بن علی۔

لئے مسند امام احمد ۲۰۱ ج اول تحت حدیث الحسین۔

نے فرمان نبوی میں ذکر کیا کہ مسلمان کے اسلام کی خوبیوں میں سے یہ بات ہے کہ وہ لائیں اور غیر ضروری باتوں کو ترک کر دے۔

### الامتناب

گذشتہ صفات میں سیدنا حسین ہبھٹے کے متعلق جو چند امور ذکر کیے گئے ہیں ان کا تعلق عمد نبوی صلم میں سے تھا۔

اس کے بعد عمد خلفاء ملائکۃ النبیوں میں حضرت حسین ہبھٹے سے متعلق جو واقعات اپنی جستجو کی حد تک میرہو سکے ہیں ان کو ایک ترتیب کے ساتھ ناظرین کرام کی خدمت میں پیش کیا جاتا ہے۔

تمام واقعات و حالات کا فراہم کر کے زیر تحریر لانا ایک نایت مشکل امر ہے تاہم مقولہ مالا یورک کلد لاترک کلد کے موافق یہ مسئلہ چلایا جا رہا ہے۔  
آنندہ احوال ذکر کرنے سے قبل اس بات کا ذکر کر دینا فائدہ مند ہے جسے ابن کثیر نے البدایہ میں بالفاظ ذیل درج کیا ہے۔

شَمْ كَانَ الصَّدِيقُ ہبھٹے يَكْرَمُهُ وَيَعْظِمُهُ وَكَذَا لَكَ

عَمَرُ وَ ہبھٹے عُثْمَانَ ہبھٹے الْخَ

یعنی جناب صدیق اکبر ہبھٹے و جناب عمر ہبھٹے و عثمان ہبھٹے حسین بن علی ہبھٹے کی تعظیم و حکم کرتے تھے اور ان کا احترام مخواضور رکھتے تھے۔

اور یہ سب معاملہ سید دو عالم میٹھپیٹ کی اولاد شریف ہونے اور دفترزادہ ہونے کی وجہ سے تھا۔

### صدیقی عطیہ

مورخین نے لکھا ہے کہ جب عمد صدیقی میں جیرہ کا مقام خالد بن ولید کی گمراں میں قیام ہوا تو آنحضرت صوف نے جناب ابو بکر صدیق ہبھٹے کی خدمت میں بست سے اموال ارسال کیے۔ ان میں میلسان کی چادریں اور ایک ہزار درہم بھی تھے۔

حضرت ابو بکر صدیق ہبھٹے نے حسین بن علی ہبھٹے کو میلسان کی ایک قیمتی چادر

عنایت فرمائی۔

البلاذری نے اپنی تصنیف فتوح البلدان میں تحریر کیا ہے کہ:۔۔۔  
ووجه (خالد بن ولید) الی ابی بکر بالطیلسان  
مع مال الحیرة و بالالف درہم فوہب الطیلسان  
للحسین بن علی ہی بھی۔۔۔

واقعہ ہذا سے معلوم ہوا کہ جناب ابو بکر صدیق ہی بھی حضرت علی الرضا ہی بھی کے  
فرزندوں کو حسب موقعہ عمرہ عطیات عنایت فرمایا کرتے تھے اور ان کے حقوق کی  
ادائیگی کرتے تھے۔ اور یہ حضرات اللذین هم کما خلیفہ راشد حضرت ابو بکر صدیق ہی بھی  
سے عطیات قبول فرمایا کرتے تھے اور ان حضرات کے درمیان معاملات میں کوئی  
انقباض نہیں تھا۔ یہ چیزان کے باہم بتر مراسم کے علامات میں سے ہے۔

### حضرت حسین ہی بھی کی قدر و منزلت

مندرجہ ذیل واقعہ اہل ترجمہ نے فاروقی عمد کا ذکر کیا ہے کہ:۔۔۔  
ایک بار حضرت عمر بن الخطاب ہی بھی نے حضرت حسین بن علی ہی بھی کو فرمایا کہ  
آپ ہمارے ہاں تشریف لایا کریں۔

اس کے بعد حضرت حسین ہی بھی ایک دن حضرت عمر فاروق ہی بھی سے ملاقات  
کے لیے پہنچ تو ان کے فرزند عبد اللہ بن عمر سے دروازے پر ملاقات ہوئی ابن عمر نے کہا  
کہ امیر المؤمنین امیر معادیہ ہی بھی سے خلوت میں مصروف گفتگو ہیں اور مجھے اندر جانے  
کی اجازت نہیں ملی۔

حضرت حسین ہی بھی یہ صورت حال معلوم کر کے واپس تشریف لائے اس کے بعد  
کسی دوسرے وقت حضرت عمر ہی بھی سے ملاقات ہوئی تو حضرت عمر ہی بھی نے فرمایا کہ  
آپ میرے ہاں تشریف نہیں لائے؟

- لئے (۱) فتوح البلدان للبلاذری ص ۲۵۳ تحت فتوح السواری خلافۃ الی بکر  
(۲) رمانہ نسخہ صدیقی از مؤلف کتاب ہذا ص ۳۰۰ تحت عنوان صدیقی عطیہ۔  
(باب سوم)

تو حضرت حسین بیٹھے نے فرمایا کہ میں آپ سے ملاقات کے لئے آیا تھا لیکن آپ کے فرزند عبداللہ کو اندر جانے کی اجازت نہیں ملی تھی تو اس وجہ سے میں بھی واپس چلا آیا۔

یہ سن کر حضرت عمر بیٹھے نے فرمایا:--- کیا آپ ابن عمر کے درجہ میں ہیں اذن (اجازت) کے معاملہ میں آپ ابن عمر سے زیادہ حق رکھتے ہیں۔ اور فرمایا کہ جو کچھ عزت اللہ کرم نے عنایت فرمائی ہے یہ سب ہمیں آپ حضرات کی وجہ سے ہے۔

قال يابنى لو جعلت تفشا ناقوال فاتيته يوما و  
هو خال بمعاوية وابن عمر بالباب فرجع ابن عمر  
ورجعت معه فلقينى بعد فقال لم ارك؟ فقلت يا  
امير المؤمنين انسى جنت وانت خال بمعاوية وابن  
عمر بالباب - فرجع ابن عمر ورجعت معه فقال انت  
احق بالاذن من ابن عمر وانما انبت ما ترى في  
رسوت الله ثم انضم له

واثقہ ہذا کے ذریعہ واضح ہوا کہ ان حضرات کی جانب عمر بہت قدر دانی اور عزت افرادی فرمایا کرتے اور اپنے فرزندوں کے حقوق سے ان کے حق کو فائق سمجھتے تھے۔

- سلہ (۱) تاریخ بغداد للغیب بغدادی ص ۱۳۱ ج اول تحت الحسین ابن علی<sup>ؑ</sup>  
 (۲) تخلیص ابن حسکا لابن بدران ص ۳۲۱ ج ۲ تخت تذکرہ حسین  
 (۳) سیرت عمر بن الخطاب لابن الجوزی ص ۱۶۳ - طبع مصر  
 (۴) کتاب تاریخ الشیعۃ لاحم بن عبد اللہ الجلی ص ۱۱۹ - ۱۲۰ تخت باب حسین طبع  
 بیروت -

- (۵) السواعق المحرقة لابن مجر المکی ص ۷۷۷ تخت القصد الفاسد -  
 (۶) تاریخ مدینہ المنورہ لابن شہبہ ص ۷۹۹ ج ۳ - طبع قاہرہ مصر  
 (۷) الاصابة لابن مجر العتلانی ص ۳۳۲ ج اول تخت حسین ابن علی<sup>ؑ</sup>  
 (۸) شرح فتح البلاغة لابن الہید الشیعی ص ۱۶۱ - ۱۶۲، طبع بیروت - تخت متن اللہ  
 بلاد قلنان نقد قوم الاود --- اخیر روایت سیفی بن سید -

## پوشک کا عطیہ

حضرت عمر فاروق ہبھٹے کی طرف سے ان دونوں برادران جناب سیدنا حسن ہبھٹے اور سیدنا حسین ہبھٹے کے لئے یمن سے فراہم کی گئی پوشائیں عطا کیے جانے کا واقعہ قبل ازیں الفصل الثانی میں سیدنا حسن ہبھٹے کے حالات کے تحت درج کیا جا چکا ہے اور ساتھ ہی اس کے حوالہ جات تحریر کر دیئے گئے ہیں۔ تفصیلات وہاں ملاحظہ فرمادیں۔

## مالی حقوق کی رعایت اور وظیفہ کا تقریر

(1) عمد فاروقی میں دونوں برادران حسین شریفین رضی اللہ عنہم کے مالی و ظائف جب مقرر کیے گئے تو حضرت عمر فاروق ہبھٹے نے ان دونوں حضرات کے لیے پانچ پانچ ہزار درهم سالانہ وظیفہ مقرر فرمایا وظیفہ کی یہ مقدار بدری صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے مساوی تھی اور جناب نبی کریم ﷺ سے قرب ترابت کی بنا پر ان کے لئے یہ وظیفہ مقرر کیا گیا تھا۔

(2) اور محمد شین نے لکھا ہے کہ جب عمد فاروقی میں کسری کے خواہیں حضرت عمر فاروق ہبھٹے کی خدمت میں پہنچے تو ان اموال کی تقسیم سیدنا علی الرقیبی کی رائے کے مطابق ہاتھوں کی ہتھیلیوں کو بھر کر دینا طے پایا تھا اور سیدنا فاروق اعظم ہبھٹے نے سب سے پہلے سیدنا حسن ہبھٹے اور سیدنا حسین ہبھٹے کو ان اموال سے اسی مقدار کے موافق حصہ عنایت فرمایا۔

(3) اسی طرح عراق کے خمس سے بھی سیدنا عمر ہبھٹے جناب حسن ہبھٹے اور جناب حسین ہبھٹے کو حصہ وافر عطا فرمایا کرتے تھے اور یہ حضرات رضی اللہ عنہم کے بخوبی قبول فرمایا کرتے تھے۔

تنبیہ

مذکورہ بالا مالی حقوق کی رعایت وغیرہ کے عنوانات قبل ازیں الفصل الثانی میں

سیدنا حسن ہبھٹو کے حالات کے تحت بیع حوالہ جات درج کر دیئے ہیں۔۔۔ مزید وضاحت وہاں ملاحظہ کی جاسکتی ہے۔

### جناب ام کلثوم کے ہاں تشریف لے جانا

یہ بات سلطات میں سے ہے کہ حضرت علی المرتضی ہبھٹو نے حضرت عمر بن خطاب ہبھٹو کو اپنی صاحبزادی ام کلثوم کا رشتہ بخوبی دیا تھا اور آنحضرت جناب ہبھٹو نے یہی قدردانی کے ساتھ اسے قبول کیا تھا۔

اس باہمی رشتہ کی تفصیلات ہم قبل ازیں رحماء بنی خشم حصہ فاروقی باب سوم نصل دوم میں درج کرچکے ہیں اور اہل السنۃ اور شیعہ دونوں فریق کی معتبر کتابوں سے حوالہ جات پیش کر دیئے ہیں جو اثبات مسئلہ کے لیے کافی ہیں۔

اب اس مقام میں ہم یہ چیز ذکر کرنا چاہتے ہیں کہ حضرت عمر فاروق ہبھٹو کے ہاں حضرت حسن اور سیدنا حسین ہبھٹو اپنے خواہر ام کلثوم بنت علی المرتضی ہبھٹو کی ملاقات کے لیے تشریف لے جایا کرتے تھے۔

بعض اوقات اس طرح ہوتا تھا کہ جناب ام کلثوم اپنے سر کے بالوں میں شانہ (کنگھی) کر رہی ہوتی تھیں۔ اس وقت یہ حضرات پہنچتے۔

اس مضمون کو محدث ابن الی شیہ نے اپنی تصنیف "العنف" میں اپنی سند کے ساتھ بجارت ذیل ذکر کیا ہے۔

عن ابی البخری عن ابی صالح ان الحسن  
والحسین کانا یدخلان علی اخدهما ام کلثوم وہی  
تمشط۔

### تنبیہ

مضمون ہذا قبل ازیں سیدنا حسن ہبھٹو کے حالات کے تحت عمد فاروقی میں ذکر

لے۔ المعنی لابن الی شیہۃ۔ ص ۲۳۶ ج ۲ کتاب الکاخ۔ طبع جدید دکن تحت باب ما قالوا  
فی الرجل۔ نظر الی شعر اخذه او ابتد۔

ہو چکا ہے لیکن تسلیم مضمون کی خاطر یہاں دوبارہ لکھا گیا ہے امید ہے ناظرین کرام عذر قبول فرمائیں گے۔

### عمرہ کیلئے حضرت عثمانؓ اور حضرت حسینؑ کا ہم سفر ہونا

ابن حبان نے کتاب الشعات میں یہ واقعہ لکھا ہے کہ:—

ایک رات حضرت عثمانؓ نے عمرہ کے لیے سفر اختیار کیا۔ ۲۶ رب جب کامیں تھا آپ کے ساتھ عبداللہ بن جعفر اور حضرت حسین بن علیؑ بھی شریک سفر ہوئے۔

"الستیا" کے مقام میں پہنچ تو حضرت حسینؓ بھی وہاں بیمار ہو گئے۔ پھر حضرت عثمانؓ نے عبداللہ بن جعفر کو وہاں حضرت حسینؓ کے پاس تیار داری کے لیے نہرا یا اور حضرت علیؓ کی طرف (مدینہ طیبہ میں) اس معاملہ کی اطلاع کے لیے ایک قادر وانہ کیا (اور خود مکمل مکملہ چلے گئے)۔

اطلاع ملنے پر حضرت علیؓ بھی دیگر ہاشمیوں کے مقام "الستیا" میں پہنچ گئے۔ جب یہاں تشریف لائے تو حضرت علیؓ نے ایک جانور سکونا کر زخم کیا اور سیدنا حسینؓ کے سر کے بال ترشوائے تاکہ حضرت حسین کا احراام عمرہ بوجہ معدوری ختم ہو سکے اور ان کی تیار داری کے لیے خود نہر گئے۔ پھر (چند ایام کے بعد) حضرت عثمانؓ بھی عمرہ سے واپس تشریف لائے تو حضرت علیؓ تماری داری کی خاطر وہیں مقیم تھے۔ اس وقت حضرت عثمانؓ نے (بطور معدورت کے) ذکر کیا کہ میں نے تماری داری کے لیے آپ کی آمد تک یہاں مقیم ہونے کا ارادہ کیا تھا۔ لیکن حسینؓ نے مجھے قسم دے کر کہا کہ آپ بھی ہمراهیوں کے عمرہ پر ضرور چلے جائیں (اس لیے میں عمرہ کے لیے چلا گیا) (اب عمرہ سے فراغت کے بعد واپس پہنچا ہوں) اخ—

چنانچہ کتاب "الشعات" میں ہے کہ:—

شَمَّ اعْتَمَرَ عُثْمَانَ بْنَ هُبَيْرَةَ فِي رَجَبٍ وَ خَرَجَ مَعَ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ جَعْفَرٍ بْنِ هُبَيْرَةَ وَ الْحَسَنِ بْنِ هُبَيْرَةَ بْنِ عَلَى بْنِ هُبَيْرَةَ فَمَرَضَ حَسَنُ بْنِ عَلَى بْنِ هُبَيْرَةَ فَأَقَامَ عَبْدُ اللَّهِ بْنِ جَعْفَرٍ

علیہ بالسقیا و بعث الی علی رہب خبرہ بذالک  
فخرج علی رہب فی نفر من بنی هاشم الی السقیا  
فلما دخلها دعا ببدنه فنحرها و حلق راسه و اقام  
علی الحسین يعرضه... ثم انصرف (عثمان رہب)  
فمر بعلی بن ابی طالب رہب فی منصرفه و هو  
يعرض الحسین مع جماعة من بنی هاشم فقال  
عثمان رہب قداردت المقام علیه حتى تقدم ولكن  
الحسین رہب عزم علی وجعل يقول امض رهطک...  
الج

واقعہ ہذا میں اس بات کا بین ثبوت ہے کہ ظیفہ ٹالٹ حضرت عثمان رہب کے  
ساتھ حضرت علی الرضا اور سیدنا حسین رہب کے باہمی تعلقات محبت و مروت کے تھے  
اور یہ حضرات عمرہ جیسی عبادات ادا کرنے میں بھی رفات سزا افتخار کرتے تھے اور  
لوازم سفر میں جو چیزیں پیش آتی ہیں مثلاً قیام طعام اور نمازوں غیرہ ان سب چیزوں کو یہ  
حضرات پاہم مل کر ادا کرتے تھے اور ان امور میں ان حضرات کے درمیان خوشنگوار  
روابط قائم تھے۔ اور کوئی انتباہ نہیں تھا۔

### غزوات میں شرکت

جناب حضرت حسین رہب عمد عثمانی میں ملی خدمات اور اسلامی جماد میں پورا پورا  
 حصہ لیتے تھے اور حسب موقع ان امور میں شریک اور شامل ہوتے تھے۔  
 ① چنانچہ عمد عثمانی میں حضرت حسین رہب کا اسلامی غزوات میں شریک ہوتا ہم  
 قبل ازیں حضرت سیدنا حسن رہب کے احوال میں درج کر کچے ہیں اور ساتھ  
 ساتھ کتابیحوالہ جات پیش کر دیئے گئے ہیں۔

اس مقام میں صرف یادہ بانی کے طور پر ذکر کیا جاتا ہے کہ:—  
 ② ۲۶۱ھ میں غزوہ طرابلس پیش آیا تھا اس میں ازواج کے امیر عبد اللہ بن سعد الی

سرج تھے اور طرابلس اور افریقہ کے علاقوں میں یہ جہاد کیا گیا اور وہاں بہت سی اسلامی فتوحات ہوتی تھیں ان میں حضرت حسین ہبھٹو نے شریک و شال ہو کر ملی خدمات سرانجام دیئے۔

(۱) اسی طرح ۲۰ھ میں خراسان اور طبرستان اور جرجان وغیرہ علاقہ جات کی جنگیں مسمات میں سیدنا حسین ہبھٹو نے شریک ہو کر برابر حصہ لیا۔ سعید بن العاص الاموی کی قیادت میں یہ مسمات سر ہوتی تھیں اور ان ممالک میں اسلام کا بہت فروغ ہوا اور اہل اسلام کو بے شمار فتوحات حاصل ہوئیں۔

### ایک خصوصی عطا۔۔۔ شربانو کا عطا کیا جانا

خراسان جب فتح ہوا تو اس موقع پر ایک خاص واقعہ پیش آیا ہے شیعہ علماء نے بڑی اہمیت کے ساتھ ذکر کیا ہے شیعہ کے اکابر علماء فرماتے ہیں کہ:۔۔۔ یزد جرود بن شریار کی دو لڑکیاں قید ہو کر آئی تھیں ان میں سے ایک سیدنا حسن ہبھٹو اور دوسرا سیدنا حسین ہبھٹو کو خلیفہ وقت سیدنا عثمان ہبھٹو کی طرف سے عطا کی گئیں۔

سیدنا حسین ہبھٹو کے سوانح میں یہ ایک قابل ذکر واقعہ ہے اور اس کو قبل ازیں سوانح حضرت حسن ہبھٹو میں خصوصی عطا کے عنوان کے تحت ہم ذکر کرچکے ہیں اور وہاں شیعہ کتب کے حوالہ جات بھی ساتھ دے دیئے ہیں۔

### محاصرہ عثمانی ہبھٹو میں مدافعانہ مساعی

عبد خلاف عثمانی کے دوران حضرات حسین شریفین رضی اللہ عنہمَا نے بے شمار ملی خدمات سرانجام دیں اور قبل ذکر مسمات میں انہوں نے شرکت کی اور مجاہد انہ کردار ادا کیا ان میں سے بعض احوال کو گذشتہ صفحات میں تحریر کیا گیا ہے۔

اور مقصد یہ ہے کہ جن واقعات میں حضرت سیدنا حسین ہبھٹو کا برہاء راست تعلق ہے انہیں تاکہر کی خدمت میں ایک ترتیب سے پیش کیا جائے۔

چنانچہ عبد عثمانی کے آخر میں جو واقعات پیش آئے تھے اور حضرت سیدنا عثمان کی

شہادت کا مناسک واقعہ رونما ہوا اس کے متعلقات ذیل میں درج کیے جائے ہیں:  
حضرت عثمانؑ کی مخالفت کھڑا کرنے والے باغیوں کی طرف سے او اخر زوال الحقدہ  
اور ذو الجہہ ۳۵ھ میں آنحضرت حسنؑ کی دار کام حاضرہ کر لیا گیا تھا۔ یہ لوگ خالص  
مند اور شریروں تھے اور خلیفہ اسلام کے خلاف علم بغاوت بلند کیے ہوئے تھے۔

اس دور میں جہاں دیگر صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نے دفاع کی کوششیں کی تھیں وہاں  
دونوں برادران حضرت حسنؑ اور حضرت حسینؑ نے بھی ان دفاعی مسائی  
میں پورا پورا حصہ لیا تھا۔

ذیل میں اس مسئلہ پر چند ایک حوالہ جات پیش خدمت ہیں جن سے سیدنا حسینؑ  
حسنؑ کا درنامی کروار واضح ہوتا ہے۔

## 1

محمد بن سیرین کہتے ہیں کہ:....

حضرت حسنؑ و حسینؑ و عبد اللہ بن عمر و عبد اللہ بن الزبیر رضی اللہ عنہم و مروانؑ یہ تمام  
حضرات ہتھیار بند ہو کر (مدافعت کے لیے) حضرت عثمانؑ کے مکان پر پہنچے۔ حضرت عثمانؑ  
نے ان لوگوں کو فرمایا کہ میں تمہیں قسم دے کر کھانا ہوں کہ آپ واپس چلے جائیں اور  
اسلم کر کے دیں اور اپنے اپنے گھروں میں جا کر بیٹھ جائیں (یعنی مدافعانہ کا رروائی ترک  
کر دیں)

خلیفہ ابن خیاط نے ابن سیرین کے بیان کو جہارت ذیل ذکر کیا ہے۔

عن یحییٰ بن عتیق عن محمد بن سیرین قال  
انطلق الحسن والحسين و ابن عمر و ابن الزبیر  
ومروان كلهم شاك فى السلاح حتى دخلوا الدار  
فقال عثمان اعزم عليكم لعما رجعتم فوضعم  
اسلحتكم ولزمهم بيوتكم

لئے (۱) تاریخ خلیفہ ابن خیاط ص ۱۵۱-۱۵۲ حج اول طبع عراق۔

(۲) تاریخ الاسلام البذہبی ص ۱۳۳ حج ۲ تخت حاضرہ عثمانی ۳۵ھ۔

[2]

ابلاذری نے انساب الارشاف میں لکھا ہے کہ:—

حضرت علی الرضا رض نے اپنے فرزندوں حسن حسن و حسین حسین کو فرمایا کہ  
گواریں لے کر حضرت عثمان رض کے مکان کے دروازے پر کھڑے ہو جائیں تو کوئی  
شخص (انداء میں سے) اندر نہ جاسکے اسی طرح حضرت زبیر رض نے اپنے فرزند  
عبدالله کو اور حضرت علی رض نے اپنے فرزند کو حفاظتی طور پر بھیجا اور متعدد صحابہ  
کرام رض نے اپنی اولادوں کو حکم دیا کہ حضرت عثمان رض کے مکان کی حفاظت  
کرنے اور دفاع کرنے کا کام سرانجام دیں۔

وقال للحسن والحسين اذهبا بسيفكما حتى  
تقوما على باب عثمان رض فلاتدعوا احدا يصل اليه  
وبعث الزبير رض ابنه عبدالله وبعث طلحة ابنه...  
وبعث عدد من اصحاب النبي صلی اللہ علیہ وساتھی ابناء هم  
ليمنعو الناس الدخول على عثمان رض ...  
موقعہ ہذا کی تفصیل دیتے ہوئے ابن کثیر لکھتے ہیں کہ یہ محاصرہ ادا خرزو العقدہ سے  
لے کر بعد ۱۸ ذوالحجہ تک مسلسل جاری رہا۔ دار عثمانی میں برائے حفاظت و  
نگرانی کے مهاجرین و انصار میں سے یہ حضرات موجود تھے عبد اللہ بن عمر عبد اللہ بن  
الزبیر۔ الحسن الحسین و مروان و ابو هریرہ وغیرہم الخ۔

كان الحصار مستمرا من اواخر ذى العقدة الى يوم  
الجمعة الثامن عشر ذى الحجة (۵۲۵ھ) للذين عنده في  
الدار من المهاجرين والانصار... فيهم عبدالله بن  
عمرو عبدالله بن الزبیر والحسن والحسين و  
مروان وابوهريرة وخلق من مواليه الخ

لئے کتاب انساب الارشاف للبازری ص ۶۸-۶۹ ج ۵ تحت باب سیر الامصار الى عثمان

لئے (۱) البداية لابن کثیر ص ۱۸۱ ج ۷ تحت سنتہ شمس و ملائیش ۵۲۵ھ

لئے (۲) البداية لابن کثیر ص ۱۷۶ ج ۷ تحت ذکر صراحت المؤمنین عثمان، اخ

مندرجہ بالا حوالہ جات میں سے بالصریح یہ بات ثابت ہوئی کہ جانب سیدنا حسین بن علی ہبھٹو نے حضرت عثمان ہبھٹو کے دفاع میں دیگر صحابہ کی طرح پورا حصہ لیا اور مدافعانہ کردار ادا کیا۔

یہ چیز حضرت عثمان ہبھٹو کے ساتھ حضرت حسین ہبھٹو کے تعلقات پر بہتر نظر دینے ہے گویا کہ ان کی زندگی کے آخری اوقات تک یہ روابط قائم تھے۔۔۔ لیکن ان حفاظتی تدابیر کے باوجود باغیوں نے حضرت عثمان ہبھٹو کو شہید کر دیا۔

### تبصیرہ

ذکور حوالہ جات قبائل ازیں رجاء میثتم حصہ عثمانی۔ تحت حاصلہ عثمانی درج ہو چکے تھے یہاں حضرت حسینؑ کے احوال کی ترتیب کے پیش نظر ان کو ذکر کیا گیا۔

### جنگ جمل کے متعلقات

جنگ جمل کے متعلقات قبائل ازیں سیرت سیدنا علی المرتضی ہبھٹو میں بقدر ضرورت تحریر کیے جا چکے ہیں۔ یہ واقعہ جمادی الآخری ۳۶ھ میں پیش آیا تھا۔ اس واقعہ میں حضرت علی المرتضی ہبھٹو کے ساتھ ان کے دونوں فرزند سیدنا حسن اور سیدنا حسین اللّٰهُ عَزَّ وَجَلَّ کا شریک شامل تھے۔

سیدنا حسن ہبھٹو کے حالات میں ان دونوں حضرات اللّٰهُ عَزَّ وَجَلَّ کی متعلقہ چیزیں درج ہو چکی ہیں۔

۱۔ مثلاً سیدنا حسین ہبھٹو اس جنگ میں جمیش کے خدمہ میسرہ کے امیر تھے اور ان کی گرفتاری میں جنگی امور سرانجام پانے۔

۲۔ اس موقعہ پر مروان بن الحکم محبوس ہوا تھا اس کی خلاصی اور امان کی سفارش جو حضرت علی المرتضی ہبھٹو کی خدمت میں ہوئی تھی اس میں سیدنا حسن ہبھٹو شامل تھے۔

۳۔ نیز جب سیدہ عائشہ صدیقہ ہبھٹو کی جمل سے واپسی کا سفر شروع ہوا تھا تو اس وقت انہیں رخصت کرنے والوں میں سیدنا حسن ہبھٹو شامل تھے۔

## جنگ صفين میں حضرت حسین رضی اللہ عنہ کے حق میں رعایت

جنگ جمل کے بعد حضرت علی الرضا رضی اللہ عنہ کے عمد میں جنگ صفين کا واقعہ بڑا اہم ہے اور اس کے بعد ضرورت احوال قابل اذیت ہم نے اپنی تائیف سیرت سیدنا علی الرضا رضی اللہ عنہ میں اپنے مقام پر ذکر کر دیئے ہیں۔

اس واقعہ میں بھی جناب حسین شریفین رضی اللہ عنہم اپنے والد گرامی کے ساتھ شریک تھے۔

جنگ صفين میں کئی مراحل خت سے سخت پیش آئے ان میں ایک موقف پر سیدنا حسین رضی اللہ عنہ کا ایک شخص زیر قان بن اسلم کے ساتھ آمنا سامنا ہوا یہ بزرگ صحابی تھے اور آپ نے نبی اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے دور کو پایا تھا اور یہ فرقہ مقابل کی طرف سے جنگ میں شریک تھے۔

جب انہوں نے حضرت حسین رضی اللہ عنہ کو اپنے سامنے پایا تو کہا: ---

کہ اے بیٹے! آپ میرے سامنے سے ایک طرف ہو جائیں۔ کیونکہ میں نے ایک بار جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو دیکھا تھا کہ آنحضرت قبائلی جانب سے واپس تشریف لارہے تھے اور تم جناب نبی اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے پیش پیش تھے۔  
محظی یہ گوارہ نہیں اور میں نہیں پسند کرتا کہ آپ کی خونزیزی کر کے قیامت میں جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے ملاقات کروں۔

عن مجاهد عن ابی وائل قال برز الحسین بن علی یوم صفين فذكر قصة فيها فقال له الزبر قان بن اسلم انصرف يا بنتی فلقد رأيتك رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم مقبلًا من ناحية قباء وانت قد امامه فما كنت لالقى رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم بدمك

واقعہ بدارے معلوم ہوا کہ شدید قسم کے اتر حالات پیش آنے کے باوجود بھی صحابہ کرام رضی اللہ عنہم آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی اولاد شریف کا احترام محفوظ رکھتے تھے۔

سابقہ سطور میں ہم نے سیدنا حسین ہبھٹ کا جگہ جمل و منین میں شمولیت کرنا  
محضرا ذکر کیا ہے۔

جمل و منین کے بعد ایک اور اہم قتال اس دور میں خارج کے ساتھ پیش آیا  
تھا۔ اس مضم میں بھی سیدنا حسین ہبھٹ دیگر حضرات کے ساتھ شامل تھے۔

اس کے بعد جب حضرت علی الرضا ہبھٹ کی شادادت واقع ہوئی (جیسا کہ آئندہ  
ذکر آ رہا ہے) اور حضرت حسن ہبھٹ خلیفہ ہوئے تو آپ ہبھٹ ان کی خلافت میں  
آنہ صوف کے معاون و ہم فوارہ ہے حتیٰ کہ حضرت امیر معاویہ ہبھٹ کے ساتھ مسئلہ  
خلافت میں صلح و مصالحت ہوئی اور آپ اپنے برادر گرامی حضرت حسن ہبھٹ کے ساتھ  
مدینہ طیبہ واپس تشریف لائے اور یہیں مشتمل رہے۔

اس چیز کو حافظ ابن حجر العسقلانی نے درج ذیل عبارت میں محضرا تحریر کیا ہے:—

و كانت اقامة الحسين بالمدينة الى ان خرج مع  
ابيه الى الكوفة فشهد معه الجمل ثم صفين ثم  
قتال الخوارج وبقى معه الى ان قتل ثم مع أخيه الى  
ان سلم الامر الى معاوية فتحول مع أخيه الى المدينة  
واستمر بها الى ان مات معاوية لـ

### آخری ایام میں مرتضوی ہدایات

خلافت علوی کے آخری ایام میں جناب سیدنا علی الرضا ہبھٹ پر رمضان  
المبارک ۶۲۰ھ میں ایک خارجی عبد الرحمن بن ملجم نے حملہ کیا تو آن جناب ہبھٹ زخمی  
ہو گئے۔ اور تین روز کے بعد جناب کا۔۔۔ انتقال ہو گیا۔

اس موقع پر آنہ صوف ہبھٹ نے اپنے فرزندوں کے لیے وصایا فرمائے۔  
ان دونوں برادر ان حسن ہبھٹ و حسین ہبھٹ کو کتاب و سنت پر عمل کرنے تقویٰ  
و پرہیزگاری اختیار کرنے وغیرہ کے ارشادات فرمائے۔۔۔

لے الاصابة لابن حجر عسقلانی ص ۳۲۲ ج اول تحت ترجیہ الحسین ابن علی ”مد الاستیعاب“

لے البدایہ والہمایہ لابن کثیر ص ۳۲۷ ج ۷ تحت احوال مقتل علی ۶۲۰ھ

اس چیز کا ذکر ہم نے قبیل ازیں سوانح سیدنا حسن ہبھٹو میں عنوان "وصایا" کے تحت کر دیا ہے۔ اور سیرت علوی ص ۵۲۵-۵۲۳ میں بھی اس مسئلے کا ذکر ہو چکا ہے۔

## علوی غسل کفن و فن میں شمولیت

ابن مسلم خارجی کے جملہ سے جانب علی الرضا ہبھٹو جانبہ نہ ہو سکے اور آنہ صوف ہبھٹو کا وصال ہو گیا۔

آن جانب ہبھٹو کے غسل کفن جائزہ اور فن میں جانب حسن اور جانب حسین رض دونوں برادران اپنے دیگر عزیزان و اقارب کے ساتھ ان امور کو سرانجام دینے میں شریک و شال میں تھے۔

ذکورہ بالا امور کا ذکر ہم نے قبیل ازیں سیدنا حسن ہبھٹو کے سوانح میں عنوان بالا کے تحت کر دیا ہے۔

مزید تفصیل کے لیے ہماری تالیف سیرۃ سیدنا علی الرضا ہبھٹو میں صفحات ۵۰۳-۵۰۴ اور ۵۲۵-۵۲۶ ملاحظہ فرمائیں۔

## حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کے ساتھ تعاون

حضرت علی الرضا ہبھٹو کے انتقال کے بعد عراق اور جاز کے مسلمانوں نے سیدنا حسن ہبھٹو کے ہاتھ پر بیعت خلافت کی اور حضرت حسین ہبھٹو اپنے برادر گرامی کے ساتھ بیعت خلافت کے موقعہ کے احوال میں معاون اور مددگار تھے اور اس وقت کے جملہ مراحل میں ساتھ رہے۔ ان ایام کے حالات و کوائف کو حضرت حسن ہبھٹو کے تذکرہ میں ذکر کر دیا گیا ہے۔

کم و بیش چھ ماہ بعد ریبع الآخر یا جمادی اولی ۱۳۱ھ میں جب حضرت حسن ہبھٹو نے حضرت امیر معاویہ ہبھٹو کے ساتھ وقتوی حالات کے تقاضوں کے تحت صلح کر لی تو اس

لئے (۱) طبقات ابن سعد ص ۲۵۷ ج ۱۳ القسم الاول تحت علی بن ابی طالب۔

(۲) البدایہ لابن کثیر ص ۳۲۸ ج ۷ تحت صفة مقتد (علی الرضا) طبع اول مصر۔

(۳) البدایہ لابن کثیر ص ۱۳۷ ج ۸ تحت شنبی من سیرۃ علی الرضا طبع اول مصر۔

وقت سیدنا حسین رضی اللہ عنہ نے بھی ان معاملات میں اپنے برادر گرمی کا خلاف نہیں کیا اور ہم نوا رہے۔ (اگرچہ اس موقع پر سورخین نے کئی قسم کی خالق و مخالف روایات درج کر دی ہیں تاہم یہ بات مسلمات میں سے ہے کہ ان دونوں برادران رضی اللہ عنہما نے حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کے ساتھ بیعت خلافت کی اور مصالحت کر لی تھی۔ یہ چیز تاریخی مسلمات میں سے ہے۔

خلافت کے منصب سے دستبرداری کے بعد دونوں برادران رضی اللہ عنہما کوفہ سے واپس تشریف لا کر مدینہ طیبہ میں مقیم ہو گئے۔

پھر حضرت حسین رضی اللہ عنہ سے متعلق مدنی دور کی جو چند چیزیں دستیاب ہو سکی ہیں ان کو ایک ترتیب سے آئندہ صفحات میں پیش کیا جا رہا ہے۔ انسیں ملاحظہ فرمائیں۔

### سیدنا حسین رضی اللہ عنہ کا احترام صحابہ کرام کی نظر میں

صحابہ کرام رضی اللہ عنہم جناب نبی اللہ علیہ السلام کی اولاد اور اقارب کا پورا پورا احترام ملاحظہ رکھتے تھے اور حسب موقعہ ان کی تقدیر اور تدریانی کرنا اپنی سعادت سمجھتے تھے۔ باقی قبائل سے خاندان نبوی کو فائق قرار دیتے تھے۔

اس سلسلہ میں متعدد واقعات صحابہ کرام کے دور میں دستیاب ہوتے ہیں۔

۱۱) چنانچہ ابوالحزم ایک بار کا واقعہ ذکر کرتے ہیں کہ حضرت حسین رضی اللہ عنہ ایک دفعہ ایک جنازہ پر تشریف لے گئے (اور وہ کہیں دور دراز تھا) اور جناب ابوهریرہ رضی اللہ عنہ بھی ہمارے ساتھ تھے۔ واپسی پر حضرت حسین رضی اللہ عنہ کو کوفت محسوس ہوئی اور وہ راستہ میں استراحت کے لیے تشریف فراہوئے۔

اس وقت جناب ابوهریرہ رضی اللہ عنہ اپنی چادر کے ساتھ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے قدموں سے غبار صاف کرنے لگے۔

تو حضرت حسین رضی اللہ عنہ نے ارشاد فرمایا کہ اے ابوهریرہ! آپ ایسا کرتے ہیں؟ تو جناب ابوهریرہ کرنے لگے کہ آپ اس بات کو رہنے دیجئے۔

اللہ کی قسم اآپ کی فضیلت جو مجھے معلوم ہے اگر دوسرے لوگوں کو معلوم ہو جائے تو وہ آپ کو اپنے کندھوں اور گردنوں پر اٹھائیں۔

قال على بن محمد عن حماد بن سلمة عن أبي المهزم قال كنا مع أبي هريرة في جنازة فلما رجعنا أعيانا الحسين عليه السلام فقد فجعل أبو هريرة ينفض الحراب عن قدميه بشوبه فقال له الحسين أنت يا أبا هريرة تفعل هذا؟ قال وعنى منك فلو يعلم الناس منك ما أعلم لحملوك على عواتقهم <sup>لله</sup>

قال أبو المهزم كنا مع جنازة امراة وعنة أبو هريرة فجيئني بجنازة رجل فجعله بينه وبين المرأة فصلى عليها فلما أقبلنا أعيانا الحسين فقد في الطريق فجعل أبو هريرة ينفض الحراب عن قدميه بطرف ثوبه فقال الحسين يا أبا هريرة وانت تفعل هذا؟ قال أبو هريرة دعني فوالله لو يعلم الناس منك ما أعلم لحملوك على رقبتهم <sup>لله</sup>  
اس طرح ایک بار حضرت حسین پیر کے لئے سواری لائی گئی تو اس وقت جناب عبد اللہ بن عباس پیر نے ان کی سواری کی رکاب تمام کرائیں ہوئے احترام و اکرام کے ساتھ سواز کیا۔

روایت کاروای کہتا ہے میں نے جناب ابن عباس پیر سے کہا کہ آپ ان سے عمر میں بڑے ہیں اور آپ نے آنہ صوف پیر کو بڑے احترام کے ساتھ سوار کیا ہے؟ تو جناب ابن عباس پیر نے فرمایا کہ اے بے چارے اتم جانتے نہیں ہو کہ یہ کون شخص ہیں؟ یہ جناب نبی کریم ﷺ کے نواسے ہیں اور یہ بھپر اللہ تعالیٰ کا احسان ہے

سلسلہ ذیل الذیل لاحق در آخر تاریخ لاہین جریر الہبری ص ۱۹۳ ج ۱۲ تحت ذکر الحبر من مات او  
قتل سنة ۵۵۲ھ۔ طبع اول، قدیم مصر۔

۲) مختصر تاریخ ابن عساکر لاہین مظہور ص ۱۲۸ ج ۷ تحت ترجمہ الحسین بن علی<sup>ؑ</sup>

(۲) سیر اعلام النبلاء للذہبی ص ۱۹۳ ج ۲۳ تحت ترجمہ الحسین بن علی<sup>ؑ</sup>

کہ میں نے ان کو اعزاز و احترام کے ساتھ سوار کیا ہے۔  
 شم جیئنی بدایۃ الحسین ہبھٹھ فامسک لہ ابن  
 عباس ہبھٹھ بالر کاب سوی علیہ...الخ

### تنبیہ

واقعہ ہذا قبل ازیں فصل الراجح میں "اکابر کی طرف سے قدر شناسی" کے عنوان  
 کے تحت حضرت حسن ہبھٹھ کے احوال میں دونوں برادران کے لیے درج کیا گیا۔

### ایک دیگر واقعہ

علام تراجم نے لکھا ہے کہ ایک بار جناب عمرو بن العاص ہبھٹھ ظل کعبہ میں  
 تشریف فرماتھ تو اس دوران جناب حسین ہبھٹھ کا ان کے پاس سے گزر ہوا تو جناب  
 عمرو بن العاص ہبھٹھ نے جناب حسین ہبھٹھ کو دیکھ کر فرمایا کہ اس وقت زمین والوں  
 میں سے الٰی سماء کے نزدیک زیادہ پسندیدہ یہ شخصیت ہیں۔

یونس بن ابی اسحق عن العیزادار بن حریث  
 قال بیتا عمر و بن العاص ہبھٹھ فی ظلّ الکعبۃ اذ رأی  
 الحسین فقال هذَا احْبَابُ الْأَرْضِ إِلَى أَهْلِ السَّمَاءَ  
 الْيَوْمَ۔

یہاں سے معلوم ہوا کہ اکابر صحابہ کرام اللہ عنہمؐ جناب سیدنا حسین ہبھٹھ کی  
 فضیلت کے معرفت تھے اور انہیں محبوب جانتے تھے۔

❶ اس طرح ایک اور اکرام و احترام کا واقعہ آئندہ "فقی مسائل" کے عنوان کے

لئے (۱) فقرتاریخ ابن حماکر لابن حنفیہ مخطوط میں ۱۲۸ ج ۷ تحت ترجمہ الحسین بن علی۔

(۲) البداية والنهاية لابن کثیر م ۷۳ ج ۸ تحت سنہ ۴۳۹ھ۔

لئے (۱) سیر اعلام اتباع للذہبی م ۱۹۲ ج ۳ تحت ترجمہ الحسین بن علی۔

(۲) تذییب تاریخ ابن حماکر لابن بدرا م ۳۲۲ تحت الحسین بن علی۔

(۳) البداية لابن کثیر م ۷۰ ج ۸ تحت ذکر شیخ من فضائله (الحسین)۔

تحت نہمان بن بشیر کی طرف سے جناب حسین بیٹھ کے ساتھ پیش آیا وہ بھی اسی نوعیت کا ہے تاگر ان اسے عنقریب لاحظہ فرمائیں گے۔

### حاجت روائی

اپنی خاندانی روایات کے موافق جناب حسین بیٹھ حاجت مندوں کی حاجت روائی کے لیے کوشش رہتے تھے اور سائلین کی ضروریات کو پورا کرنے کے لیے مقدور بھر کوشش کرتے تھے۔

چنانچہ ایک دفعہ ایک سائل اعرابی مدینہ طیبہ کی گلیوں میں گھومتا ہوا سیدنا حسین بیٹھ کے دروازے پر پہنچا اور دستک دی اور اشعار کی صورت میں اپنی حاجت اور ضروریات کو پیش کیا۔

جناب سیدنا حسین بیٹھ اس وقت نماز میں مشغول تھے آپ اپنی نماز میں تخفیف کر کے باہر تشریف لائے اور دیکھا کہ سائل پر فقر و فاقہ کے آثار ہیں۔ آپ بیٹھ و اپس ہوئے اور اپنے غلام قبر کو آواز دی وہ حاضر ہوا تو جناب بیٹھ نے فرمایا کہ: ہمارے نفقہ میں سے تمہارے پاس کیا کچھ باقی ہے؟ تو اس نے عرض کیا کہ دو صد درهم ہیں اور جناب بیٹھ نے حکم دے رکھا ہے کہ ان کو ہمارے اہل خانہ پر صرف کیا جائے۔ یہ سن کر آپ بیٹھ نے فرمایا کہ وہ دراہم لاڈ ہمارے اہل خانہ کی بہ نسبت زیادہ حقدار شخص آگیا ہے۔

پھر آپ بیٹھ نے وہ دراہم لے کر اس سائل اعرابی کو عنایت فرمادیئے۔

وخرج سائل يخطى زقة المدينة حتى اتى  
باب الحسين فقرع الباب وانشا يقول و كان  
الحسين واقفا يصلى فخفف من صلاته وخرج الى  
الاعرابى فرأى عليه اثر ضر و فاقحة فرجع ونادى  
بقنبر فاجابه لبيك يا ابن رسول الله قال ماتبقى  
معك من نفقتنا؟ قال ما ثادر رهم امرتنى بحفر قها  
في اهل بيتك - قال فهاتها فقد اتى من هو احق بها

منهم۔ فاخذها وخرج يدفعها الى الاعرابي۔ الحـ<sup>لـ</sup>  
اس نوع کے واقعات ان کے سوانح میں بہت پائے جاتے ہیں اور حاجت مندوں  
کی نفع رسانی تو ان حضرات کے معمولات میں سے تھا۔

### نقل حدیث

اسلام میں احادیث نبوی ﷺ کو نقل کرنا ایک اہم کارخیر ہے۔  
اور بڑے اجر و ثواب کا عمل ہے۔ اسی بنا پر صحابہ کرام ﷺ نے احادیث  
نبوی ﷺ کے ذخیرہ امت کی طرف نقل کیے ہیں اور انہیں ان سے مطلع کیا ہے۔  
حضرت سیدنا حسین بن علیؑ جناب نبی اندس ﷺ کے عمد میں خورد سال تھے  
تاہم انہوں نے آنحضرت ﷺ کے بعض فرائیں کو نقل کیا ہے اور پھر ان سے ان کے  
عزیز و اقارب اور دیگر لوگوں نے روایات امت کو پہنچائی ہیں۔  
محمد میں ذکر کرتے ہیں کہ:۔۔۔۔۔

روایی الحسین عن ابیه و امه و خالہ هند بن ابی  
هالة و عن عمر و روای عنہ اخوه الحسن و بنوہ علی  
زین العابدین و فاطمة و سکینة۔

یعنی سیدنا حسین بن علیؑ نے روایات کو اپنے والد، والدہ، اپنے ماں و مدد بن الی  
حالہ اور جناب عمر بن الخطاب سے نقل کیا ہے۔

اور آنحضرت ﷺ سے حدیث نبوی ﷺ نقل کرنے والے ان کے بھائی حسن  
بن علیؑ ہیں اور ان کے بیٹے زین العابدین اور آنمحض صوفیؑ کی صاحزادیاں فاطمہ  
و زین العابدینؑ اور نکیہ ﷺ ہیں اور ان کے برادرزادے زید بن الحسن بھی ہیں۔

اور صفت الدین الحزری نے اپنی تصنیف خلامة تذمیب تذییب الکمال میں  
حضرت سیدنا حسن بن علیؑ کے تذکرہ میں ذکر کیا ہے کہ:۔۔۔۔۔

روای عن جده ثمانیۃ احادیث و عن ابیه و امه

سلہ مختصر تاریخ لاہور میں عساکر لاہور میں مظہور ص ۱۳۴ ج ۷، تحقیق تذکرہ حسین بن علی "طبع بہرودت"  
سلہ الا صابة لاہور میں جمیل العقالانی میں مظہور ص ۳۲۱ ج اول تحقیق ترجمہ الحسین بن علی "۔

و عمر۔

اس روایت کا مفہوم یہ ہے کہ حضرت حسین ہبھٹو نے جناب نبی کریم ﷺ سے آٹھ (۸) احادیث روایت کی ہیں اور اپنے والد علی المرتضی ہبھٹو سے بھی روایات نقل کی ہیں۔ اور اپنی والدہ سیدہ فاطمہ الزہرا اور عمر بن الخطاب سے بھی۔ اسی طرح علامہ الذمیؒ نے حضرت سیدنا حسین ہبھٹو کے تذکرہ میں نقل روایت کاملہ درج ذیل الفاظ میں تحریر کیا ہے:—

حدث عنه (الحسین ہبھٹو) ولداه علی و فاطمة و عبید بن حنین و همام الفرزدق و عکرمہ الشعی و طلحہ العقیلی و ابن اخیہ زید بن الحسن و حفیدہ محمد بن علی الباقر ولم یدرکه و بنته سکینۃ و آخرون۔

یعنی سیدنا حسین ہبھٹو سے روایت نقل کرنے والے ان کی اولاد علی ابن الحسین ہبھٹو اور فاطمہ بنت الحسین ہیں اور عبید بن حنین، همام الفرزدق، عکرمہ الشعی اور طلحہ العقیلی ہیں نیزان سے روایت نقل کرنے والے ان کے برادرزادے زید بن الحسن اور ان کے پوتے محمد باقر ہیں لیکن محمد باقر نے سیدنا حسین ہبھٹو کے دور کو نہیں پایا اور روایت نقل کرنے والی ان کی بیٹی سکینۃ ہے اور ان کے علاوہ دیگر لوگ بھی حضرت حسین ہبھٹو سے ناقل روایت ہیں۔

اور ابن عبد البرؓ نے حضرت حسین ہبھٹو سے مرفع حدیث نبوی ﷺ یہ نقل کی ہے۔

من حسن اسلام المراترکہ مالا یعنیہ۔

اس کا مفہوم یہ ہے کہ مومن کے اسلام کی خوبی میں سے یہ بات ہے کہ لا یعنی

تذہیب تذیب الکمال الموزعی ص ۲۲۸ ح اول تخت تربہ الحسین بن علی۔

بر اعلام انباء للہ ہمیؒ ص ۱۸۸ ح ۲ تخت الحسین بن علی۔

الاستیعاب لابن عبد البرؓ ص ۳۸۲ ح اول تخت تذکرہ الحسین بن علی۔ (معہ الاصابة)

باتوں کو ترک دے۔ (اور بے فائدہ باتوں سے اعراض کرے)

### مسجد نبوی ملٹیپلیکیٹ میں مجالس

ایک دفعہ حضرت معاویۃ بن الیسفیان ہبھتو نے قریش کے ایک شخص کو کسی کام کے لئے مسجد نبوی ملٹیپلیکیٹ میں بھیجا اور اس کو بتایا کہ تم ایسے حلقة کو دیکھو کہ جس پر ایسا سکون طاری ہے کہ گویا ان کے سروں پر پرندہ بیٹھا ہوا ہے تو سمجھ لینا کہ یہ حلقة جناب ابو عبد اللہ الحسین ہبھتو کا ہے اور دوسرا ان کی علامت یہ ہے کہ وہ اپنی پنڈلیوں کے نصف تک تہبند پاندھے ہوئے ہوں گے۔  
چنانچہ ابن عساکر نے لکھا ہے کہ:—

وقال معاویۃ لرجل من قریش اذا دخلت مسجد  
رسول الله ملٹیپلیک فرایت حلقة فيها قوم كان على  
رسوهم الطیر فحلک حلقة ابی عبدالله موتزدا الی  
انصاف ساقیہ۔  
لے

یہاں سے معلوم ہوا کہ:—

جناب سیدنا حسین ہبھتو کی مسجد نبوی ملٹیپلیکیٹ میں ذکر و تکری کی دینی مجالس قائم ہوتی تھیں اور با ادب ہونا ان کا نمایاں امتیاز تھا اور سکون و اطمینان ان پر طاری ہوتی تھی جس طرح کہ اہل اللہ لوگوں کی مخالف دینی مسائل کے انعام و تغییم کے لئے منعقد ہوا کرتی ہیں۔

نیز یہ چیز بھی یہاں سے ثابت ہوئی کہ حضرات حسین شریفین ہبھتو کی یہ مجالس آئندہ قائم ہونے والی دینی مجالس کے لئے جنت و دلیل کے درجہ میں ہیں۔  
اور دیگر یہ چیز بھی واضح ہوئی کہ سیدنا امام حسین ہبھتو کے لباس میں سنت نبوی ملٹیپلیکیٹ کی رعایت محوظ ہوتی تھی کہ وہ اپنی تھوڑپنڈلیوں تک رکھتے تھے۔ یہی سنت طریقہ ہے۔

## امراء کی اقتداء میں نمازیں ادا کرنا

اسلام میں نماز کا جماعت ادا کرنا قریب الواجب ہے صحابہ کرام رضی اللہ عنہم اور اکابرین امت یہشہ اپنی وہجگانہ نمازیں مسجد میں جماعت کے ساتھ ادا کرتے تھے اور حتیٰ المقدور بغیر عذر شرعی یا طبعی کے جماعت کو ترک نہیں فرماتے تھے۔

اکابر علماء الیٰ استہ و شیعہ دونوں نے لکھا ہے کہ حضرت حسن رضی اللہ عنہ اور حضرت حسین رضی اللہ عنہ بھی مسجد نبوی میں امراء وقت کی اقتداء میں جماعت کے ساتھ اپنی وہجگانہ نمازیں ادا فرمایا کرتے تھے۔ ابن سعد نے امام باقر رضی اللہ عنہ کا قول نقل کیا ہے کہ۔

قال ابا النصلی خلفیم فی غیر تقبیة و اشهد على  
علی بن الحسین انه كان يصلی خلفیم فی غیر  
تقبیة لـ

یعنی محمد باقر فرماتے ہیں کہ ہم بغیر تقبیہ کے امراء وقت کے پیچھے نمازیں ادا کرتے ہیں اور میں گواہی دیتا ہوں کہ میرے والد زین العابدین بھی بغیر تقبیہ کے ان کے خلف میں نماز پڑھتے تھے۔

تملی ازیں یہ مسئلہ حضرت حسن رضی اللہ عنہ کے سوانح میں ”خلفاء کی اقتداء میں نمازیں ادا کرنا“ کے عنوان کے تحت ہم ذکر کرچکے ہیں۔

اس مقام میں ہم صرف شیعہ علماء کی معتبر کتب کا حوالہ ذکر کرنا مناسب سمجھتے ہیں تاکہ اصل مسئلہ کی تائید پائی جائے۔

شیعہ علماء نے امام جعفر صادق اور امام محمد باقر کی روایت ذکر کی ہے کہ حضرت حسن رضی اللہ عنہ اور حضرت حسین رضی اللہ عنہ مروان بن الحنم کے پیچھے یہشہ نماز ادا کیا کرتے تھے۔ لوگوں نے ان کو کہا کہ آپ کے باپ جس وقت گھرو اپس ہوتے تو کیا وہ نمازیں لوٹاتے نہیں تھیں تو ”محمد باقر“ نے فرمایا کہ اللہ کی قسم سابقہ نماز پر زیادتی نہیں کرتے تھے۔

عن موسى بن جعفر عن أبيه قال كان الحسن

لـ طبقات ابن سعد ج ۱۱ ص ۵، جلد خامس تحت تذکرہ علی بن الحسین۔ طبع جدید بیروت۔

والحسين يصلیان خلف مروان بن الحكم فقالوا  
لاحدهما ما كان ابوك يصلی اذا رجع الى البيت  
فقال لا والله ما كان يزید على صلوة۔<sup>۱</sup>

### تلاوت قرآن مجید

قرآن مجید کی تلاوت کرنا مسلمان کے لیے اعمال خیر میں سے ہے۔ صحابہ کرام <sup>رض</sup> نے قرآن مجید کی شب و روز تلاوت کرتے تھے۔ خاص طور پر رمضان شریف میں قرآن مجید کی تلاوت کرنا ان حضرات کا شیوه اور رائجی معمول تھا اور خاندان نبی ملٹیپلیکیٹ میں تو تلاوت قرآن مجید کا عمل بالدوام جاری رہتا تھا۔ اس میں نامہ نہیں ہوتا تھا۔

علامہ الفرمی<sup>2</sup> نے اپنی تصنیف سیر اعلام النبلاء میں الشعی سے نقل کیا ہے وہ کہتے ہیں کہ میں نے سیدنا حسین بیٹھ کو دیکھا ہے کہ رمضان شریف میں قرآن مجید کی تلاوت کرتے اور پورا ختم کرتے تھے۔

وعن الشعی قال رایت الحسین یختم فی شهر  
رمضان۔<sup>۳</sup>

### اعمال صالح

امت نے خاندان نبی ملٹیپلیکیٹ سے اعمال صالح کی بدایات حاصل کی ہیں ان حضرات کے تمام اوقات افعال خیر میں ہی صرف ہوتے تھے چنانچہ سیدنا حسین بیٹھ کے متعلق محمد شین و سورخین نے لکھا ہے آپ ہمہ وقت عبارات میں مشغول رہتے اور

لئے (۱) الاشیّات الابی العباس عبد الله بن جعفر الغیری م ۵۲، طبع مهران۔ در آخر قرب الانوار للغیری۔

(۲) کتاب بخار الانوار للاباقر مجلسی م ۱۳۹-۱۴۱، ج ۱۰، تحت باب احوال زمانہ و ماجزی  
تیسم و میمن محاویہ۔ طبع قدیم ایران۔

لئے سیر اعلام النبلاء للذہبی م ۱۹۶، ج ۳، تحت الحسین بن علی۔

کثرت سے نمازیں ادا فرماتے تھے۔ پیشتر ایام روزہ رکھتے تھے اور بے شمار مددقات و خیرات کیا کرتے تھے۔ آپ نے متعدد بار پایارہ حج ادا فرمائے۔  
چنانچہ ابن اثیر الجزری نے اسد الفاتحہ میں یہ مضمون، جبارت ذیل ذکر کیا ہے۔  
وَكَانَ الْحَسَنُ بْنُ عَلِيٍّ فَاضْلًا كَثِيرُ الصُّومِ وَالصَّلَاةِ  
وَالْحَجُّ وَالصَّدَقَةُ وَأَفْعَالُ الْخَيْرِ جَمِيعُهَا لَهُ  
آئندہ سطور میں حج سے متعلقات کی قلیل سی تفصیل پیش کی جاتی ہے۔

### حج کے متعلقات

حضرت حسین بن علی سے بعض اشیاء حج کے متعلق منقول ہیں۔ ذیل میں ان کا ذکر اختصار اپیش کیا جاتا ہے۔  
مورخین نے لکھا ہے کہ:-

حضرت حسین بن علی نے پھیس حج پیدا رہ پا ادا کیے تھے اس حالت میں کہ ان کی عمرہ سواریاں ان کے ساتھ ساتھ چلانی جا رہی ہوتی تھیں اور آنکھوں صوف بھی پیدا رہ پا یہ سفر کرتے تھے۔

اور اسی طرح حضرت حسین بن علی سے بھی پیدا رہ پا سفر حج کرنے کے واقعات مردی ہیں جو ان کے تذکرہ میں بعنوان "عمل حج" کے ضمن میں بیان کردیئے گئے۔

وَحَدَثَ عَنْ أَبِيهِ (مُحَمَّدِ بْنِ أَبِيهِ) أَنَّ الْحَسَنَ بْنَ عَلِيٍّ  
حَجَّ مَا شِئَ أَخْمَسًا وَعَشْرِينَ حِجَّةً وَنِجَاثِيَّهُ تَقَادَمَ عَلَيْهِ  
وَقَدْ رَوَى ذَالِكَ عَنِ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ بِهِ -

لئے (۱) اسد الغابہ لابن اثیر الجزری ص ۲۰۷ حج ۲۷۷ تخت الحسین بن علی

(۲) الاستیعاب (معد الاصادۃ) ص ۷۳۷ حج اول تخت ترجمہ الحسین بن علی

لئے (۱) مختصر تاریخ اہل عسکر لابن حنکور ص ۱۲۹ حج ۱۴۳ تخت ترجمہ الحسین بن علی

(۲) سیر اعلام انباء للذہبی ص ۱۹۳ حج ۳ تخت تذکرہ الحسین بن علی

(۳) البدایۃ لابن کثیر ص ۷۸۰ حج ۸ تخت ذکر شیخی من فضائل

### سقاۃتہ الحاج

محمد بنین نے یہ بات ذکر کی ہے کہ:۔۔۔ اس دور میں الرکن اور زمزم کے مقام میں ایک حوض تھا جس میں زمزم کا پانی جمع رہتا تھا اور اس حوض سے حاجیوں کو پانی پلایا جاتا تھا روایت کرنے والا کہتا ہے کہ میں نے موسم جم میں حضرت حسین ہبھٹو کو اس حوض سے سقاۃتہ الحاج ( حاجیوں کو پانی پلانے کا عمل) کرتے ہوئے دیکھا ہے۔ اسی دوران موزن نے نماز کے لئے اقامت کی تو اس نے جس وقت تقدیم اقامت الصلوٰۃ کیا تو حضرت حسین ہبھٹو سقاۃتہ ملتوی کر کے نماز کے لئے جا کر کھڑے ہو گئے۔

(۱) واقعہ ہذا نقل کرنے والا شخص کہتا ہے کہ یہ وہ ایام ہیں جب حضرت امیر معاویۃ ہبھٹو انتقال کر چکے تھے۔

چنانچہ محدث عبد الرزاق تحریر کرتے ہیں کہ:۔۔۔

قال اخبرنی عبد الله بن ابی یزید عن حسین بن علی بن ابی طالب قال و رایته فی حوض زمزم الذی ليسقی الحاج فیه۔ والوضع یومنذ بین الرکن وزمزم۔ فاقام الموزن بالصلوٰۃ فلم اقام قد قامت الصلوٰۃ قام حسین ہبھٹو و ذالک بعد وفاة معاویۃ ہبھٹو۔۔۔ الح

غفاریہ ہے کہ یہ حضرات اپنے علم رتبہ کے باوجود سقاۃتہ الحاج جیسے کار خیر میں حصہ لیتے تھے اور اپنے اکابر بنی ہاشم کے اعمال صالحہ کو جاری رکھتے تھے۔

### مزدلفہ سے واپسی

عکرمہ (تامی) کہتے ہیں کہ ایک دفعہ جم کے موقعہ پر میں حضرت حسین ہبھٹو کی بیعت میں تھا۔ آپ ہبھٹو مقام مزدلفہ سے واپس ہوئے اور تکبیرہ کہتے رہے۔ حتیٰ کہ جرہ العقبۃ کے پاس تشریف لائے اور رحمی کی۔

میں نے ری کے اس مسئلہ کو جناب سے دریافت کیا تو آپ ہبھٹے نے اپنے والد  
گرائی جناب علی المرتضی ہبھٹے کا ذکر کیا کہ میں آپ ہبھٹے کے ساتھ تھا آپ مزدلفہ سے  
تلبیہ کتے ہوئے واپس ہوئے تھی کہ جرہۃ عقبۃ کے ہاں پہنچ کر ری کی۔  
اس وقت میں نے حضرت علی المرتضی ہبھٹے سے اس مسئلہ کی دریافت کی تو آپ  
ہبھٹے نے جناب رسول خدا ہبھٹے سے اس مسئلہ کو اسی طرح نقل کیا۔

عن عکرمة قال افضت مع الحسين بن علي على ہبھٹے  
من المزدلفة فلم ازل اسمعه يلبى حتى دمى جمرة  
العقبة فسألته فقال افضت مع ابى عليه السلام من  
المزدلفة فلم ازل اسمعه يلبى حتى دمى جمرة  
العقبة فسألته فقال افضت مع رسول الله ہبھٹے فلم  
ازل اسمعه يلبى حتى دمى جمرة العقبة - رواه  
احمد وابو يعلى -

### ارکان کعبہ کا استلام

عمار الدھنی ابو سعید البکری سے نقل کرتے ہیں کہ حضرت حسن ہبھٹے یا حضرت  
حسن ہبھٹے ایک صاحب نے عمر کے بعد بیت اللہ کا طاف کیا اور بیت اللہ کے تمام  
ارکان کو بوس دیا۔

(۸۹۵۰) اخبرنا عبد الرزاق عن ابن عيينة عن  
عمار الدھنی عن ابی سعید البکری ان الحسن  
والحسین او احدهما طاف بعد العصر واسحل  
الارکان كلها -

- لئے (۱) مجمع الروايات للشیعی م ۲۲۵ ج ۳ تحت باب مطلع الحجۃ التلبیۃ  
(۲) مسند ابی حعل الموصلى م ۱۹۱ ج اول تحت مندات علی بن ابی طالب ہبھٹے  
روایت ۳۶۶ -
- لئے المصنف عبد الرزاق م ۲۶ - ۳۷ ج ۵ تحت باب تسلیل الید اذ اسلم -

## کعبہ شریف میں دور رکعت ادا کرنا

عبدالرزاق نے اپنی سند کے ماتحت ذکر کیا ہے کہ:۔۔۔

۱۰ جناب محمد بن الحنفیہ بیت اللہ شریف کے اندر داخل ہوئے اور کعبہ کے ہر کوئی میں رو دور رکعتیں ادا کیں۔

۱۱ جناب سیدنا حسین ہبھی کے متعلق مروی ہے کہ آجنباب ہبھی بیت اللہ شریف کے اندر داخل ہوئے اور وہاں رو دور رکعت نماز ادا فرمائی۔

(۹۰۷۰) عبد الرزاق عن الشوری قال اخبرنى يزيد عن سالم ابن ابى الجعد ان محمد بن الحنفیة دخل الكعبه فصلی فی کل زاوية رکعین قال الشوری واخبرنى محمد بن جعفر عن ابیه ان الحسین ابن على ہبھی دخل الكعبه فصلی رکعین لے یہ چند ایک متعلقات حج ذکر کیے ہیں۔ ان حضرات کے واقعات حج کی تمام تفصیلات بیان کرنا مشکل امر ہے۔

## خطاب کرنا

بالوں کو خطاب کرنے کے متعلق دینی کتب میں مختلف قسم کی روایات پائی جاتی ہیں بعض روایات میں خطاب کرنے کا جواز معلوم ہوتا ہے اور بعض دیگر روایات میں اس کی کراہت ذکر ہے۔

چنانچہ سیدنا حسین ہبھی کے متعلق احادیث اور تاریخی روایات میں اس طرح منقول ہے کہ:۔۔۔

سیدنا حسین ہبھی حنا (مندی) اور کتم (سیاہی مائل خطاب) سے بالوں کو رنگ کیا کرتے تھے۔

چنانچہ ابن ابی شیش تحریر کرتے ہیں کہ:۔۔۔

(٥٠٦٥) عن أبي إسحاق عن العيزار بن حريث

قال كان الحسين رض بن علي رض يخضب بالحناء  
والكتم لله

١٠ اور اسی طرح ابو یوسف یعقوب بن سفیان البسوی نے اپنی تاریخ میں اسی مسئلہ  
کو عبارت ذیل نقل کیا ہے۔

عن العرب بن كعب الازدي قال رأيت الحسين  
بن علي رض واقفا على بردون أبيض وقد خضب  
لحيته وراسه باللوسمة لله

یعنی العرب بن کعب کہتے ہیں کہ میں نے سیدنا حسین رض کو سفید برذون  
گھوڑے پر سواری کرتے ہوئے دیکھا آپ اپنی ریش اور سر کے بالوں پر دسمہ لگائے  
ہوئے تھے۔

### فقی مسائل

جناب سیدنا حسین رض سے بعض فعد لوگ شرعی مسائل دریافت کیا کرتے اور  
آنجناب رض ان کے جواب فرمایا کرتے تھے۔ جناب سیدنا حسین رض کو نقاہت فی  
الدین میں حصہ و افراد میں تھا اور عمرہ مبارکہ رکھتے تھے۔

اس مسئلہ میں چند ایک مسائل فقیہی ذکر کرنا ہم مناسب سمجھتے ہیں۔ اس مقام میں  
ان کا نقی ذوق معلوم ہو سکے گا۔

١١ بشر بن غالب کہتے ہیں کہ سیدنا حسین رض سے ایک دفعہ یہ مسئلہ دریافت کیا گیا  
کہ نومولود کے لیے میراث میں حصہ کب واجب ہوتا ہے؟  
تو آنجناب رض نے ارشاد فرمایا کہ بعد الولادت نومولود پر آواز کرے یعنی اس  
میں زندگی کے آثار پائے جائیں تو وہ میراث کا مستحق ہو جاتا ہے۔

عن بشر بن غالب (قال سئل الحسين بن علي)

لله المصنف لابن الی شبیبة ص ۲۳۷ ح ۸ تحت کتاب العقيقة۔ طبع کراچی۔

لله کتاب المعرفة والتاريخ لابی یوسف البسوی ص ۱۰۳ ح ۲۔

محى يجب السهم للمولود قال اذا استهل (يريد به نصيبه من الميراث فانه انما ليس بحق ذالك اذا انفصل حيا وانما يعلم ذالك بالاستهلال۔<sup>۱</sup>

بعض دفعه سيدنا حسين رضي الله عنه کی خدمت میں فکاک الاسیر یعنی قیدی کو خلاص کرنے اور اس کو رہائی کرانے کا مسئلہ دریافت کیا گیا تو آپ رضي الله عنه نے فرمایا۔<sup>۲</sup>  
 (او سنبل عن فکاک الاسیر فقال على الارض التي يقاتل عنها) يعني من خراج تلك الارض لانه قبل الاسر كان يذب عن اهل تلك الارض فهم اولى بفكاكه ليكون الفرم بمقدار الغنم وانما يفك من الخراج لانه معد لنواب المسلمين وسد خلة المحجاجين منهم وهذا من جملة ذالك۔<sup>۳</sup>

مندرجہ بالا عبارت کا حاصل یہ ہے کہ:۔۔۔

جانب سیدنا حسين رضي الله عنه نے ہواپ میں فرمایا کہ جس زمین والوں کی طرف سے دفاع کرتا تھا اور ان کی حمایت میں وہ لڑتا تھا وہ لوگ اس کی خلاصی کرانے کے زیادہ سخت ہیں تو اس علاقہ کی آمدن یعنی اس کے خراج سے اس کی خلاصی کرائی جائے تاکہ یہ غرامت (تاوان) اس کی آمدن کے مقابلہ میں متصور ہو گا۔

جزیہ و خراج کی مدد سے یہ خلاص اس وجہ سے کرایا جائے گا کہ وہ اہل اسلام کی ضروریات اور حاجات کو پورا کرنے کے لئے ہی ہوتا ہے اور قیدی کی رہائی بھی ان ہی ضرورتوں میں سے ایک ضرورت ہے۔

۱۱ اسی سلسلہ میں ایک واقعہ سیدنا حسين رضي الله عنه کے متعلق مذکور ہے کہ ایک بار آنہ صوف رضي الله عنه اپنی زمین کی طرف جو کہ مدینہ شریف سے کافی مسافت پر باہر

۱۔ شرح السیر الکبیر لشیخ الاسلام الرخی ص ۲۶۷-۲۶۸ ج ۲ - طبع دائرۃ العارف - دکن تحت باب ما استعمل فی دار المغرب ویوکل ویثرب۔

۲۔ شرح السیر الکبیر لشیخ الاسلام الرخی ص ۲۶۷-۲۶۸ ج ۲ - طبع دائرۃ العارف - دکن، تحت باب ما استعمل فی دار المغرب ویوکل ویثرب۔

تھی تشریف لے گئے تو اس دوران نعمان بن بشیر ہبھٹ سے ملاقات ہوئی وہ اپنی سواری (چم) پر سوار تھے۔ (حضرت حسین ہبھٹ کو پیدا و پار کیجئے کرو) وہ اپنی سواری سے اتر پڑے اور اپنی سواری کو آنحضرت ہبھٹ کی خدمت میں پیش کیا کہ آپ اس پر سوار ہو جائیں۔ لیکن حضرت حسین ہبھٹ نے اس بات کو ناپسند کیا۔ (اور سوار ہونے سے پس و پیش کیا) تو نعمان ہبھٹ نے اس بات پر اصرار کرتے ہوئے ان کو قسم دے دی کہ آپ ضرور اس پر سوار ہوں۔

حضرت حسین ہبھٹ اس کے قسم دلانے پر مجبور ہو کر اس کی سواری پر سوار ہوئے اور فرمایا کہ تو نے مجھے بت تکلیف میں ڈال دیا۔

نیز فرمان دیا کہ آپ اس سواری کے اگلے حصے پر پہلے سوار ہوں۔ میں آپ کے پیچے سوار ہوں گا۔

کیونکہ میں نے اپنی والدہ محترمہ سے سنا ہوا ہے کہ وہ جناب نبی کریم ﷺ سے نقل کرتے ہوئے فرماتی تھیں کہ آپ نبی اقدس ﷺ کا ارشاد ہے کہ:۔۔۔۔۔

الرجل احق بصدر ردا به

و صدر فرا شہ

والصلوۃ فی منزلہ

یعنی سواری کے پہلے حصہ پر سوار ہونے کا حقدار سواری کا امک ہوتا ہے۔

اور بستر کے صدر حصہ پر بیٹھنے کا حقدار صاحب فراش ہوتا ہے۔

اور گھر میں نماز جماعت سے ادا کرنے کی صورت میں صاحب خانہ جماعت کرانے کا زیادہ حقدار ہوتا ہے۔

فرمان پڑا سنتے کے بعد نعمان نے عرض کیا کہ حضرت فاطمہ ؓ نے درست فرمایا ہے۔ میں نے بھی اپنے والد بشیر سے سنا ہے اس نے بھی اسی طرح ذکر کیا جس طرح سیدہ فاطمہ ؓ نے ارشاد فرمایا۔ مگر اس میں مزید یہ چیز نہ کوہ ہے کہ الا من اذن یعنی ان نہ کوہ بالا چیزوں میں اگر وہ شخص اجازت دے دے تو صدر سواری پر بیٹھنا، صدر فراش پر بیٹھنا اور گھر میں صاحب خانہ کی اجازت سے جماعت کرانا جائز ہے۔

چنانچہ اس واقعہ کو نور الدین الشیخی نے لکھا ہے کہ ...

قال خرج الحسين و هو يريد ارضه التي  
بظاهر الحرارة ونحن نمشي اذا دركتنا النعمان بن  
 بشير على بغلة فنزل فقر بها الى الحسين فقال  
 اركب يا ابا عبد الله فكره ذالك فلم ينزل كذاك حتى  
 اقسم النعمان عليه حتى اطاع الحسين بالركوب -  
 قال اذا قسمت فقد كلفتني ما اكره فاركب على  
 صدر دابتك فاردفك فانى سمعت فاطمة بنت  
 محمد تقول قال رسول الله ﷺ الرجل احق  
 بصدر دابته وصدر فراشه والصلاۃ فى منزله الاما  
 يجمع الناس عليه - فقال النعمان صدقتك بنت  
 رسول الله ﷺ سمعت ابى بشير يقول كما قالت  
 فاطمة ﷺ وقال رسول ﷺ الامن اذن فركب - رواه  
 الطبرانى ... الخ -

### تسبیہ

اس مقام میں الشیخی نے اس مضمون کی متعدد روایات ذکر کی ہیں ان میں اگرچہ  
 فرد افراد اضعف پایا جاتا ہے لیکن مجموعی طور پر یہ مضمون دیگر روایات سے موید ہونے  
 کی ہے اپنے درست ہے۔ لہذا اس کا ضعف قابل تحمل ہے۔  
 نیز یہ بات بھی یہاں پائی جاتی ہے کہ الشیخی نے امام احمد اور طبرانی کی بعض وہ  
 اسانید بھی یہاں ذکر کی ہیں جن کے حق میں لکھا ہے کہ رجال ثقات -  
 ہیں اس صورت میں روایت مندرجہ بالا کا قابل قبول ہونا درست ہے۔

## صلح و مصالحت کی رعایت اور معاملہ کا ایفا

قبل ازیں یہ مسئلہ حضرت حسن ہبھٹو کے اس موقعہ کے احوال میں درج ہو چکا ہے کہ ان دونوں بروارن حضرات سیدنا حسن و سیدنا حسین نے حضرت امیر معاویہ ہبھٹو کے ساتھ مہار بیع الدخیر یا جمادی الاولی ۱۴۲ھ میں صلح و مصالحت کی تھی اور اسی موقعہ پر دونوں حضرات اللهم عنهم نے حضرت امیر معاویہ ہبھٹو کے ساتھ بیعت خلافت بھی کر لی تھی۔

یہ چیز اہل السنۃ حضرات کے نزدیک سلامات میں سے ہے اور اس مضمون پر حوالہ جات ہم نے قبل ازیں اپنی تایف "مسئلہ اقر بناوی" کے صفحہ ۱۸۹-۱۹۰ اور غیرہ پر درج کر دیئے ہیں اور سیرت حضرت معاویہ ہبھٹو جلد اول ۳۲۶ تا ۳۲۸ پر بھی اس مسئلہ کی وضاحت تحریر کر دی گئی ہے۔

البتہ اس چیز کو واضح کر دینا مناسب ہے کہ شیعہ حضرات نے بھی اپنی معتبر کتابوں میں حضرت حسن ہبھٹو اور حضرت حسین ہبھٹو دونوں حضرات کی بعد اصلح بیعت خلافت کر لینے کو بالصریح ذکر کیا ہے۔

چنانچہ صاحب رجال کشی نے یہی مضمون جبارت زیل ذکر کیا ہے کہ:—

فقال یا حسن ہبھٹو قم فبایع فقام فبایع ثم قال للحسین ہبھٹو علیه السلام قم فبایع فقام فبایع ثم قال یا قیس قم فبایع فالتفت الی الحسین علیه السلام ینظر ما یامر هفقال یا قیس انه امامی۔<sup>۱</sup>

یعنی امیر معاویہ ہبھٹو کرنے لگے کہ اے حسن اٹھئے اور بیعت کچھے حضرت حسن اٹھئے اور بیعت کی پھر حضرت حسین ہبھٹو کو فرمایا کہ اٹھئے بیعت کچھے۔ حضرت حسین

(۱) رجال کشی (ابو عمرو الکشی) ص ۲۷۷ تخت تذکرہ قیس بن سعد بن عبادہ۔ طبع طران (و صفحہ طبع جدید ص ۱۰۲)

(۲) کتاب بخار الانوار لملاباقر الجلی ص ۱۲۲-۱۲۳ ج ۱۰ ہاب کیفیت مصالحة الحسن بن علی طبع قدیم۔

وہ بھی اٹھے اور بیعت کی۔ اسی طرح پھر قیس بن سعد کو کہا۔۔۔ اخ  
اور اسی مسئلہ کو ابو جعفر اللوی نے "الامالی" میں بالفاظ ذیل درج کیا ہے۔  
الاوائی قدبایعہ هذاؤ اشارہ بیدہ الی معاویۃ۔۔۔  
یعنی حضرت حسن ہبھی نے اپنے ہاتھ سے حضرت امیر معاویہ کی طرف اشارہ  
کرتے ہوئے فرمایا۔ خبردار میں نے ان سے بیعت کر لی ہے۔

ان حضرات رض کی باہمی صلح و مصالحت کے بعد اہل عراق نے جناب حسین  
ہبھی کو اس چیز کے خلاف کرنے پر آمادہ کرنا چاہا تاکہ وہ اس عمد و پیمان پر قائم نہ رہیں  
اور حضرت معاویہ ہبھی کے خلاف اٹھ کھڑے ہوں۔

پھر یہ حالات شام میں حضرت امیر معاویہ کے ہاں پہنچے تو اس چیز پر حضرت معاویہ  
نے سیدنا حسین ہبھی کی خدمت میں ایک مکتب لکھا۔ جس کا مفہوم یہ تھا کہ:۔۔۔

جس شخص نے عمد اور معابرہ اللہ کے لیے کریا ہے اس کو پورا کرنا لازم ہے  
امیر معاویہ کہتے ہیں کہ مجھے خبر پہنچی ہے کہ اہل کوفہ کی ایک قوم آپ کو اس عمد کے  
توڑے اور اشتقاق پیدا کرنے کی دعوت دیتی ہے اور اہل عراق کو آپ آزمائکے ہیں کہ  
انہوں نے آپ کے والد اور برادر کے خلاف فساد کھرا کیا اور انہیں ابتلائیں ڈالا۔

پس آپ اللہ سے خوف کریں اور جو میثاق اور معابرہ ہو چکا ہے اسے یاد رکھیں۔  
(اور اس پر قائم رہیں)

مورخین نے لکھا ہے کہ سیدنا حسین ہبھی نے امیر معاویہ ہبھی کے اس مکتب  
کے جواب میں ایک خط لکھا جس کا حاصل یہ ہے کہ:۔۔۔

سیدنا حسین ہبھی لکھتے ہیں کہ:۔۔۔

آپ کا مکتب میرے پاس پہنچا اور جو بات آپ کو میرے خلاف پہنچی ہے میں اس کے  
لاائق نہیں ہوں اور نیکیوں اور خوبیوں کی طرف راجہنمای اللہ کے بغیر کوئی نہیں کرتا۔  
اور میرا آپ کے خلاف محاربت کرنے کا کوئی ارادہ نہیں اور مخالفت کرنے کا کوئی  
قصد نہیں۔۔۔ اخ

فكتب معاوية رضي الله عنه الى الحسين رضي الله عنه ان من اعطى الله صفة يمينه وعدها لجدير بالوفاء وقد انبثت ان قوما من اهل الكوفة قد دعوا الى الشقاق واهل العراق من قد جربت قد افسدوا على ابيك واخيك فاتق الله واذكر الميثاق... الخ -

فكتب اليه الحسين انا كتابك وانا بغيرك الذي بلغك عنى جديـرـ والحسـنـاتـ لاـ يـهـدـىـ لـهـاـ الاـ اللهـ وـمـاـ اـرـدـتـ لـكـ مـحـارـبـةـ وـلـأـعـلـيـكـ خـلـافـاـ...ـ الخـ مـسـلـكـ بـرـ اوـ شـيـعـهـ كـ اـكـبـرـ عـلـامـهـ نـ اـپـنـيـ مشـهـورـ تـصـانـيفـ مـيـںـ ذـكـرـ کـیـاـ ہـےـ کـہـ...ـ انـدرـیـںـ حـالـاتـ حـضـرـتـ حـسـنـ رـضـيـ رـضـيـ نـ اـہـلـ عـرـاقـ کـ تـقـاضـوـںـ کـ جـوـابـ مـیـںـ اـپـنـاـ مـانـیـ الضـیرـ بـیـانـ کـرـتـےـ ہـوـئـےـ فـرمـاـیـ:ـ

جـنـاـبـ مـعـاـوـيـهـ رـضـيـ رـضـيـ اـوـرـ مـیـرـےـ وـرـمـیـانـ صـلـحـ کـ اـمـاـبـدـهـ اـوـرـ بـیـتـ کـ اـعـقـدـ ہـوـچـکـاـ ہـ اـبـ مـیـںـ اـسـ عـدـ کـ نـقـضـ کـرـنـےـ کـوـ نـاـجـائزـ سـجـحتـاـ ہـوـںـ حتـیـ کـ اـسـ کـیـ مـدـتـ خـتمـ ہـوـ جـائـےـ (یـعنـیـ حـضـرـتـ مـعـاـوـيـهـ رـضـيـ کـیـ مـدـتـ خـلـافـتـ تـمـامـ ہـوـ جـائـےـ) شـيـعـهـ کـ مشـهـورـ مجـتـهدـ شـيخـ مـفـيدـ اـشـيـعـیـ نـ اـپـنـیـ تـقـيـيـفـ الـاـرـشـادـ مـیـںـ یـہـیـ مـسـلـكـ جـمـارـتـ زـیـلـ ذـکـرـ کـیـاـ ہـےـ -

لـامـاـتـ الـحـسـنـ عـلـيـهـ السـلـامـ تـحرـكـ الشـيـعـةـ بـالـعـرـاقـ وـكـتـبـواـ اـلـىـ الـحـسـنـ عـلـيـهـ السـلـامـ فـىـ خـلـعـ مـعـاـوـيـهـ وـالـبـیـعـتـهـ لـهـ فـامـتـنـعـ عـلـیـهـمـ وـذـکـرـانـ بـینـهـ وـ بـینـ مـعـاـوـيـهـ عـهـداـ وـعـدـاـ لـاـ يـجـوزـ لـهـ نـقـضـهـ حتـیـ تمـضـیـ المـدـةـ -

لـهـ (۱) مـخـفـرـ تـارـیـخـ اـبـنـ عـسـاـکـرـ لـاـبـنـ مـظـہـرـ مـیـںـ ۱۳۴ـھـ تـحـتـ جـوـامـعـ حدـیـثـ مـقـتـلـ الـحـسـنـ عـنـ جـمـاعـةـ رـوـاـةـ -

لـهـ (۲) سـیرـ اـعـلامـ اـنـبـالـاـعـلـلـهـ بـنـیـ مـیـںـ ۱۹۸ـھـ تـحـتـ الـحـسـنـ بـنـ عـلـیـهـ الـلـثـیـعـ اـلـارـشـادـ لـشـیـعـ مـفـیدـ مـیـںـ ۱۸۲ـھـ تـحـتـ ذـکـرـ حـالـاتـ الـحـسـنـ نـفـلـ فـیـ بـیـعـةـ الـحـسـنـ،ـ الخـ -

اور حضرت امیر معاویہ ہبھٹ کی خلافت سے برہم ہونے والے معاذین نے  
حضرت حسین ہبھٹ کو ان کے خلاف نقض عدالت کرنے اور بیعت کو ختم کرنے پر آمادہ کرنا  
چاہا تھا لیکن سیدنا حسین ہبھٹ نے ان کو جواب میں ارشاد فرمایا کہ:—

**فقال الحسین أنا قد بایعنا وعاہدنا ولا سبیل**

الی نقض بیعتنا لے

حاصل یہ ہے کہ حضرت حسین ہبھٹ اور حضرت معاویہ ہبھٹ کا باہم ربط اور  
تعلق معاہدہ کی صورت میں موجود تھا اور بیعت خلافت کرنے کے بعد وہ اس عدالت پر قائم  
تھے اور اسی صورت حال پر ہبھٹ رہے۔ اس میں تبدیلی نہیں کی اور یہ معاہدہ حضرت  
امیر معاویہ ہبھٹ کی مدت خلافت تک قائم رہا۔

### مزید تائید

نیز شیعہ کے قدیم منور الدینوری نے اخبار اللوال میں لکھا ہے کہ:—  
حضرات حسین شریفینؑ نے حضرت امیر معاویہؓ کی تمام زندگی آپؓ  
کی طرف سے کوئی برائی یا ناپسندیدہ بات نہیں دیکھی اور حضرت امیر  
معاویہؓ نے ان تمام شرائط میں سے کسی ایک شرط کو بھی ضائع نہیں کیا، (جو  
ان حضرات کے درمیان طے ہوئی تھیں) اور حضرت امیر معاویہؓ نے سید  
ناحسنؑ اور سیدنا حسینؑ کے حق میں کسی احسان اور بھلائی کے امر کو تبدیل  
نہیں کیا۔ (اور ان کے مفارقات کے خلاف نہیں کیا)۔

**قالوا ولهمير الحسن ولا الحسين طول حياة معاوية  
منه سوء في انفسهما ولا مكروها - ولاقطع عنها شينا  
اماكان شرطهما ولا تغير لهم عن بتر۔**

لے اخبار اللوال للدنوری اثیبی ص ۲۲۰، بحث مبایعة معاویۃ بالخلافة... اخ،  
طبع مصر۔

لے اخبار اللوال للدنوری اثیبی ص ۲۲۵ تحت بحث میں معاویۃ و عمرو بن العاص۔ طبع  
مصر

مختصر یہ ہے کہ ہمارے متور خسین اور شیعہ کے اکابر علماء نے اس چیز کو واضح طور پر ذکر کیا ہے کہ حضرات حسین کریمین اللهم صلی اللہ علیہ وسالم و آمين اور حضرت معاویہؓ کے درمیان سیاسی اختلافات و مناقلات فرو ہو گئے تھے اور ان حضرات کے مابین بہتر روابط قائم تھے۔ اور جو چیزیں ان میں طے شدہ اور فیصلہ شدہ تھیں ان میں کسی قسم کا تغیر اور نتیجہ واقع نہیں ہوا۔ اور دونوں فریقِ عمد و معاہدہ پر قائم رہے۔

### غزوہ قسطنطینیہ میں شرکت

حضرت معاویہؓ کے عمد خلافت میں حضرت حسینؑ نے اسلامی غزوات میں بھی شرکت کی۔ اور ان جنگی مہموں میں بخوبی شامل ہوئے۔

غزوہ قسطنطینیہ ایک مشہور غزوہ ہے۔ اور یہ ۱۵ھ میں پیش آیا تھا اور بقول بعض ۲۹ میں اس کا وقوع ہوا تھا۔ اور اس میں بڑے بڑے اکابر صحابہ کرامؓ نے شرکت کی تھی۔

خاص طور پر حضرت ابوابوب الانصاریؓ کا اس غزوہ میں شریک ہونا اور پھر ان کا بیار ہو کر اسی موقع پر انقال کرنا متور خسین نے بڑی تفصیل کے ساتھ درج کیا ہے۔

اس موقع کے کچھ حالات ہم نے اپنی تصنیف سیرت حضرت امیر معاویہؓ جلد اول میں غزوہ قسطنطینیہ مدینہ قیصر کے عنوان کے تحت صفحہ ۳۷۵ تا صفحہ ۳۸۵ پر ذکر کیے ہیں۔

اس غزوہ کا امیر جیش یزید بن معاویہ تھا۔ اللہ تعالیٰ نے اس غزوہ میں بڑی کامیابی عطا فرمائی اور اہل اسلام کو رو میوں کے مقابلہ میں عظیم فتح نصیب فرمائی اور مسلمان غالب آگئے۔ اور غزوہ میں شریک ہونے والوں کو جناب نبی کریم ﷺ کی طرف سے (منفورِ حلم) کی بشارت پہلے ہی دی جا چکی تھی۔ اس بناء پر اکابر صحابہ کرامؓ نے اس غزوہ میں شرکت کو سعادت سمجھتے ہوئے شمولیت اقتیار کی۔

الحسین بن علی بن ابی طالب علیہما السلام سبط رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم و دیحانته من الدنیا و قد علی معاویۃ و توجه غازیاً الی

القسطنطینیہ فی الجیش الذی کان امیرہ یزید بن  
معاویہ۔<sup>۱</sup>

اور حافظ ابن کثیر<sup>۲</sup> نے اس چیز کو، جبارت ذیل نقل کیا ہے:

وقد کان فی الجیش الذین غزو القسطنطینیہ مع  
ابن معاویہ یزید فی سنۃ احدی و خمسین۔<sup>۳</sup>

یعنی حضرت حسینؑ جو جناب نبی اقدس ملکہ<sup>۴</sup> کے نواسے اور اس دنیا میں  
آنجلاب ملکہ<sup>۵</sup> کی خوشبو ہیں ہر سال حضرت امیر معاویہؓ کے ہاں بطور وفد کے تشریف  
لایا کرتے تھے۔ اور حضرت معاویہؓ ان کی خدمت میں انعام و اکرام پیش کرتے تھے اور  
یہ قبول فرماتے۔ ۱۵ھ میں جب غزوہ قسطنطینیہ پیش آیا تو اس اسلامی لشکر کا امیر یزید بن  
معاویہؓ تھا اور اس غزوہ میں (بعض دیگر صحابہؓ کے) سیدنا حسینؑ بھی شریک و شامل ہوئے  
تھے۔

## عطیات و وظائف

علماء تاریخ نے لکھا ہے کہ جب حضرت معاویہؓ سے حضرات حسین شریفینؑ نے  
بیعت خلافت کر لی اور حضرت معاویہؓ کی خلافت قائم ہو گئی تو دونوں برادران جناب  
معاویہؓ کے ہاں ملک شام میں آمد و رفت رکھتے تھے۔ اور جناب معاویہؓ ان کی بہت  
تظمیم اور احترام کرتے تھے۔ اور ان کی خدمت میں کثیر عطیات وہ دیا پیش کرتے تھے  
اور یہ حضرات بخشی قبول فرماتے تھے۔ چنانچہ اسی چیز کو حافظ ابن کثیر<sup>۶</sup> نے الہادیہ میں  
تحریر کیا ہے کہ:

فلما اسحقرت الخلافة لمعاویۃ کان الحسین  
يحرد الدیه مع أخيه الحسن فیکر مهما معاویۃ  
اکراماً زانداً و یقول لهما مرحباً و اهلاً سبلاً و  
یعطيهماعطاً جزیلاً و قد اطلق لهم اعفائی یوم واحد

<sup>۱</sup> مختصر تاریخ ابن عساکر لابن منکور ص ۱۱۵ ح ۷ تحت الحسین بن علیؑ

<sup>۲</sup> البدایہ والنہایہ لابن کثیر ۱۵۱ ح ۸ تحت تذکرہ خروج الحسین الی المراق۔۔۔

ماتحتی الف (یعنی فی بعض الایام) <sup>۴</sup>  
اور مشهور مورخ ابن عساکر نے اپنی تاریخ بلدة و مشق میں اسی سلسلہ کو بالفاظ  
ذیل نقل کیا ہے:

قال عبد الله بن بزريدة - دخل الحسن والحسين  
عليهما السلام على معاوية فامر لهم في وقته  
بمعتني الف درهم - <sup>۵</sup>

مندرجہ بالاروایات کا حاصل یہ ہے کہ:

حضرات حسین شریفین <sup>ؑ</sup> جناب معاویہ <sup>ؓ</sup> کی خدمت میں تشریف لے جاتے تو آنمو  
صوف <sup>ؑ</sup> مر جبا احلا و سملاء کے باعزم الفاظ کے ساتھ استقبال کرتے اور نیات احرام  
کے ساتھ پیش آتے۔ مالی عطیات کثیرہ سے نوازتے اور بعض اوقات ایک روز میں دو  
لاکھ درہم بھی حاضر کر دیتے۔

ویگر یہ چیز تحریر کی جاتی ہے کہ مذکورہ بالاعطیات وقتی طور پر حضرت معاویہ <sup>ؓ</sup> کی  
طرف سے پیش کیے جاتے تھے۔ اور ان حضرات حسین شریفین <sup>ؑ</sup> کے لیے جو سالانہ  
وظیفہ مقرر تھا وہ اس کے علاوہ تھا اور وہ ہر سال ان حضرات <sup>ؑ</sup> کو بروقت ادا کیا جاتا تھا۔  
اس سلسلہ میں آئندہ سطور میں ایک واقعہ پیش خدمت ہے جو سالانہ وظیفہ کی ادائیگی پر  
ایک قربنہ ہے۔ حضرت شیخ علی الجبویری ثم لاہوری رحمۃ اللہ علیہ نے کشف المجبوب  
(باب الثامن) میں یہ واقعہ تحریر کیا ہے کہ:

ایک روز حضرت حسین <sup>ؑ</sup> کی خدمت میں ایک سائل حاضر ہوا عرض کیا کہ اے  
رسول خدا کے بیٹے امیں ایک درویش آدمی ہوں عیال دار ہوں، آپ مجھے آج کا کھانا  
عنایت فرمائیں۔ سیدنا حسین <sup>ؑ</sup> نے فرمایا کہ یہاں ٹھہر جائیے، ہمارا وظیفہ پہنچنے والا ہے وہ  
پہنچ جائے تو دے دیں گے۔ کچھ زیادہ دیرینہ ہوئی تھی کہ امیر معاویہ <sup>ؓ</sup> کی طرف سے پانچ  
عدد تھیلیاں (جن میں سے ہر ایک میں ایک ایک ہزار دینار تھا) پہنچانے والوں نے آکر

لئے البدایہ والنهایہ لابن کثیر <sup>۶</sup> ۱۵۰-۱۵۱ آج - ۸ - طبع اول، مصر تحقیقت قصہ الحسین... الخ

لئے غیر تاریخ این عساکر لابن منظور میں ۱۱ آج - تحقیقت ترجمہ الحسین بن علی <sup>ؑ</sup>

آنچاہ کی خدمت میں پیش کیں اور کہا کہ:  
 امیر محاویہؒ مذکور ت کرتے تھے کہ یہ قلیل سی مقدار ہے اسے صرف فرماؤ۔  
 حضرت حسینؑ نے وہ تعلیماں سائل کو دے دیں اور مذکور ت بھی کی۔  
 حسینؑ نے راگفت بنشیئی کہ مارا دنقی در راہ است تابیارند بس  
 بر نیامد کہ پنچ صرہ از دینار بیاور دندان معاویہؒ۔ اند برصہ بزار دینار بود  
 و گفتند کہ معاویہؒ از تو عذر می خوابد۔ الخ۔  
 حاصل یہ ہے کہ حضرت معاویہؒ حضرت سیدنا حسینؑ کی بہت قدر و انی فرمایا کرتے  
 تھے اور ان کے حقوق کی رعایت مخواڑ رکھتے تھے۔

### تبلیغات

ذکور بالا حوالہ جات قبل ازیں ہم نے اپنی تالیف مسئلہ اقربانو اوزی میں "سیدنا  
 حسینؑ اور عطیات" کے عنوان کے تحت ص ۲۰۲ تا ۲۰۴ درج کر دیئے تھے تاہم یہاں  
 مضمون کے تسلیل کو قائم رکھنے کے لیے دوبارہ درج کر دیئے ہیں۔

### مضافات مدینہ میں املاک

مدینہ طیبہ کے مضافات میں حضرت علی المرتضیؑ کی ملکیت میں متعدد چشمے تھے  
 جنیں صدقات کے نام سے موسوم کیا جاتا تھا اور حضرت علی المرتضیؑ نے ان چشموں کو  
 اپنے اقربا کے لیے وقف کر رکھا تھا۔

### 1

ان میں سے ایک چشمہ "البغیبفات" کے نام سے مشهور تھا جب یہ چشمہ  
 حضرت سیدنا حسینؑ کی تحولی میں آیا تو آپؑ نے اسے اپنے پچاڑو اور عبد اللہ بن  
 جعفر بن الی طالبؑ کو عطا فرمادیا تاکہ وہ اس کے ثمرات سے مستحق ہوں اور اپنی

لہ کشف الجوب از شیخ علی بن عثمان الغزنوی الجویری ثم لاہوری۔ المتنی ۳۵۶ صفحہ  
 ۹۲-۹۳ باب الامان فی ذکر ائمۃ من اہل الیت۔ طبع مرقد۔

ضروریات اور قضاۓ دین میں اس سے اعانت حاصل کریں۔ اس کے بعد عبداللہ بن جعفر نے اپنی ضروریات کے تحت اسے حضرت امیر معاویہؓ کے ہاں فروخت کر دیا۔

وکانت البغیبفات معاعمل علیؓ وتصدق به۔

قلم تزل فی صدقاته حتی اعطاهما حسین ابن علیؓ  
عبدالله بن جعفر بن ابی طالب۔ یا کل ثعرها و  
یستعین بها علی دیته و منتوونه... فباع عبدالله  
تلک العيون من معاویة۔ ۱۰

## 2

نیز مدینہ منورہ کی تاریخ لکھنے والوں نے یہ بات ذکر کی ہے کہ مدینہ طیبہ کے  
 مضائقات میں العالیہ میں الفقیرین، قتاۃ میں بزرالملک اور الاضم میں الادبیۃ نامی  
جائیداوسیں حضرت علی الرقیبؓ کی ملکیت میں تھیں۔ مورخین لکھتے ہیں کہ جب یہ الامک  
حضرات حسین شریفینؓ کی تحویل میں آئیں تو انہوں نے یہ جائیداوسیں انہی حرب  
ضروریات کی خاطر فروخت کر دیں اور یہ اموال فروخت ہو کر متفق لوگوں کی تحویل  
میں چل گئیں۔ اور اب مختلف اشخاص کی ملکیت میں پائی جاتی ہیں۔

وكان له ايضاً صدقات بالمدینۃ الفقیرین  
بالعالیۃ و بثیرالملک بقناۃ والادبیۃ بالاضم۔  
فسمعت ان حسناً او حسیناً بن علی باع ذالک کله  
فيما كان من حربهم - فتلک الاموال اليوم متفرقة  
فى ايدي تاس شتى۔ ۱۱

سلہ تاریخ الدینہ المنورہ لابن شہبہ ص ۱۳۸ ج اول تحت صدقات علی بن ابی طالب۔

سلہ (۱) تاریخ الدینہ المنورہ لابن شہبہ ص ۱۳۸ ج اول تحت صدقات علی بن ابی طالب۔

(۲) وفاء الوفاء لنور الدین المسعودی ۱۲۸۲ جلد ۳۔ تحت الفیرات۔

[3]

اسی طرح مفہمات مدینہ طیبہ میں بقیٰ کے مقام میں حضرت علی الرضا<sup>رض</sup> کے  
الاک میں ایک چشمہ ”میں ابی نیزر“ کے نام سے مشور تھا۔ اگرچہ یہ وقف عامہ کے  
درجے میں تھا۔ تاہم، آنحضرت<sup>صلی اللہ علیہ وسلم</sup> نے یہ اجازت فرمادی تھی کہ اگر حضرت حسین یا  
حضرت حسین<sup>ؑ</sup> کسی ضرورت میں مجبور ہو جائیں تو وہ اس سے بوقت احتیاج فائدہ اٹھا  
سکتے ہیں۔

چنانچہ ایک مدت کے بعد عبد امیر معاویہ<sup>ؓ</sup> میں حضرت حسین<sup>ؑ</sup> پر اتفاقاً بست سا  
(قرض) ہو گیا اور حالات سے مجبور ہو گئے۔

جب اس امر کی اطلاع حضرت امیر معاویہ<sup>ؓ</sup> کو ہوئی تو انہوں نے چشمہ ابی نیزر کے  
متعلق کما کہ آپ یہ چشمہ دو لاکھ میں مجھے فروخت کر دیں تو جناب سیدنا حسین<sup>ؑ</sup> نے  
جواب میں فرمایا کہ میں اسے فروخت نہیں کرنا چاہتا۔ چنانچہ آپ<sup>ؑ</sup> نے یہ چشمہ فروخت  
نہیں فرمایا اور اس وقف کو بحال رکھا۔

قال ابن هشام فرکب الحسین ”دین فحمل الیه  
معاویۃ بعین ابی نیز رمانتی الف دینار۔ فابی ان  
یبیع۔“

یعنی ابن هشام نے یہ ذکر کیا ہے کہ حضرت حسین<sup>ؑ</sup> پر ایک بار (قرض) کا غلبہ ہو گیا  
اور حضرت معاویہ<sup>ؓ</sup> کو یہ چیز معلوم ہوئی تو انہوں نے ابی نیزر کے چشمہ کے بدله میں دو  
لاکھ دینار ارسال کیے اور لکھا کہ اس رقم کے عوض یہ چشمہ مجھے فروخت کر دیں تو  
حضرت حسین<sup>ؑ</sup> نے اس جائیداد کو بحال رکھا اور فروخت نہیں کیا۔

[4]

منور خیں نے حضرت حسین<sup>ؑ</sup> اور ان کے فرزند علی بن الحسین<sup>ؑ</sup> کے متعلق یہ چیز

سلہ الاصابة (حد الاستیاب) ص ۱۹۸ ج ۲ تحت ابی نیزر۔ طبع مصر  
تہ وفاء الوفا للسمودی ص ۲۷۲ ج ۱ اوں تحت میں ابی نیزر۔

بھی ذکر کی ہے کہ:

ایک چشمہ تھنس ناہی مدینہ شریف کے قرب و جوار میں تھا وہ جناب امام حسینؑ کی ملک میں تھا۔

تھنس ناہی ایک غلام تھا اس نے یہ چشمہ استنباط کیا اور نکلا تھا پھر وہ اس کے نام تھنس سے مشور ہو گیا۔ جناب حسینؑ کی شادت کے بعد جناب زین العابدینؑ نے ستر ہزار دینار کے عوض میں یہ چشمہ ولید بن عقبہ بن ابی سفیان کو فروخت کر دیا اور اس سے وصول شدہ رقم اپنے والد کے بقا یا جات ادا کرنے میں صرف کی۔

عین تھنس... کانت بالمدینۃ للحسین بن علی

رضی اللہ تعالیٰ عنہما۔ اسحن بطنها غلام لہ یقال لہ

تھنس۔ و باعہا علی بن الحسین رضی اللہ تعالیٰ عنہما من الولید

بن عقبة بن ابی سفیان بسبعين الف دینار۔ قضی

بہادرین ابیه الحسین اذقتل و علیه هذا القدر۔

یہاں سے معلوم ہوا کہ ان حضراتؓ کے لئے مدینہ طیبہ کے مضافات میں کئی ایک الامالک اور کئی چشمے ان کی تحویل میں تھے اور ان کی آمد ان حضرات کی تملیک میں تھی اور بحمد اللہ ان معاملات میں آسودہ حال تھے اور معاشر پریشانوں سے محفوظ تھے۔ نیز واضح ہوا کہ جناب حسینؑ نے باوجود بجوری حالات کے اپنے اکابر کی وقف الملک کو شائع نہیں کیا بلکہ اسے اپنی صحیح نوعیت پر قائم رکھا۔ لیکن بعد میں جناب زین العابدینؑ نے اپنے وقت تقاضوں کے پیش نظر ان میں سے بعض الملک کو فروخت کر دیا جیسا کہ سطور بالا میں اس کا ذکر ہوا۔

### تبلیغ

مندرجہ بالا علوی اوقاف والمالک کا ذکر قتل ازیں ہم اپنی تالیف سیرت حضرت امیر معاویہؓ جلد اول ۵۳۸ پر ذکر کر چکے ہیں یہاں ترتیب احوال و تدوین مضامین کی خاطر ان چیزوں کا اعتمادہ ایک ضرورت کے تحت کیا گیا۔

## استخلاف میزید

گذشتہ صفات میں سیدنا حسینؑ سے متعلق چند احوال ذکر کیے گئے ہیں جو آنوموسف کی مدنی زندگی کے متعلق تھے۔

حضرت امیر معاویہؓ کے عمد خلافت میں سیدنا حسینؑ کا قیام عموماً مدینہ طیبہ میں رہا۔

حضرت امیر معاویہؓ نے اپنے آخری دور میں استخلاف کے مسئلہ کی طرف توجہ دی کہ ان کا قائم مقام کے ہونا چاہیے۔

چنانچہ حضرت معاویہؓ نے اس دور کے اکابر صحابہ کرامؓ اور تابعین سے مشورہ کیا تو اس مسئلہ میں بعض صحابہ کرامؓ اور تابعین کی رائے یہ تھی کہ ان کا ولی عمد اور قائم مقام بیزید بن معاویہ ہونا چاہیے۔ جبکہ دیگر اکابرین مثلاً حضرت عبد اللہ بن عمر، عبد اللہ بن زیر، سیدنا حسین بن علیؑ اور عبد الرحمن بن الی بکر بیزید کی ولی عمدی کے خلاف رائے رکھتے تھے اور اس انتخاب کو مناسب نہیں سمجھتے تھے۔

## وقت کے سیاسی تقاضے کیا تھے؟

اس وقت ایسے جانشین کی ضرورت تھی جو شیرازہ امت کو یکجا رکھ سکے۔ عربوں کے سیاسی وقار کو قائم رکھ سکے۔ دوسری قوموں میں سے کسی کی چال میں نہ آئے اور مسلم افواج دل سے اس کی اطاعت کریں۔ ظاہر ہے کہ ایسے حالات میں کسی کو یہی کی بغاۃ پر یا علم کی بغاۃ پر آگے لانا وقت کے سیاسی تقاضوں کو پورا نہ کر سکتا تھا۔ یہ وہ وجہ

خیں جن پر اس وقت دو رائے میں پائی جاتی تھیں۔ امیر معاویہؓ نے پہلی رائے کو ترجیح دی۔

حضرت حسین اور حضرت عبد اللہ بن زبیر کی رائے اس کے خلاف تھی۔  
بیعت یزید کے سلطے میں حضرت امیر معاویہؓ نے خلاف رائے رکھنے والے  
حضرات کے ساتھ کسی قسم کی زیادتی کا معاملہ نہیں کیا۔  
آنہوں نے کسی کو زد و کوب کیا نہ کسی کو قید میں ڈالا۔ کسی کو قتل کیا اور نہ  
کسی کو سزا دی۔

حتیٰ کہ قدیم شیعی مورخ یعقوبی جو حضرت امیر معاویہؓ کے خلفیں میں سے ہے اس  
نے اپنی تاریخ یعقوبی میں اس چیز کو عبارت ذیل واضح کیا ہے:—

و حج معاویۃ تلک السنة (۵۲۹) فتالف القوم ولم

یکر هم على البيعة۔<sup>لہ</sup>

یعنی حضرت معاویہؓ نے اس سال (۵۲۹) میں حج کیا اور قوم کے ساتھ الفت اور  
مریانی سے پیش آئے اور انہوں نے بیعت (یزید) پر کچھ مجبور نہیں کیا۔

یعقوبی کے حوالہ سے جو سن و سال لکھا گیا یہ اس مسئلہ میں ایک قول کے درجہ میں  
ہے۔ اس میں دیگر اقوال بھی پائے جاتے ہیں۔

نیز مورخین نے یہ بات ذکر کر دی ہے کہ اس معاملہ میں جانب عبد اللہ بن عمرؓ اور  
عبد اللہ بن عباسؓ دونوں نے اس مسئلہ میں اختلاف کیا تھا لیکن بعد میں انہوں نے  
اختلاف کو ترک کر دیا۔

البت عبد اللہ بن الزیرؓ، عبد الرحمن بن الی بکرؓ اور حضرت حسین بن علی المرتضیؓ  
اپنی خلاف رائے پر ہی قائم رہے اور اختلاف یزید کی رائے سے اتفاق نہیں کیا۔  
چنانچہ علماء کرام نے لکھا ہے کہ:—

و كان الحسين من امتنع من مبايعته هو و ابن  
الزبير و عبد الرحمن بن ابى بکر و ابن عمر و ابن

لہ تاریخ یعقوبی الشیعی جلد ۲ ص ۲۲۹ تحت وفاة الحسن بن علی۔

عباس۔ ثم مات ابن ابی بکر و هو مصمم على ذالک۔  
فلما مات معاویۃ سنہ سہیں بویع لیزید بایع ابن عمر و ابن عباس۔ و صمم على المخالفۃ الحسین  
وابن الزبیر۔<sup>لے</sup>

اور عبد الرحمن بن ابی بکر کے متعلق علماء نے لکھا ہے کہ:—

والصحيح ان عبدالرحمن كان قد توفي قبل

موت معاویۃ بستین... الخ۔<sup>لے</sup>

یعنی مختلف اقوال میں سے صحیح قول اس معاملہ میں یہ ہے کہ عبد الرحمن بن ابی بکر  
حضرت امیر معاویۃ کے انتقال سے دو سال قبل (۵۵۸ھ) فوت ہو گئے تھے اور وہ اپنی  
اخلاقی رائے پر آخر تک قائم تھے۔

اور سورخین لکھتے ہیں کہ جب حضرت معاویۃؓ کے انتقال کا وقت قریب ہو گیا تو  
آنہو صوفؓ نے اپنے فرزند یزید کو بڑایا اور چند وصایا اور بہادیات فرمائیں۔

ان میں یہ بات بھی تھی کہ حسین بن علی المرتضیؓ کے ساتھ رعایت کا معاملہ کرنا  
تحقیق حضرت حسینؑ لوگوں میں زیادہ پسندیدہ ہیں پس ان کے ساتھ صلہ رحمی کرنا اور  
نری اختیار کرنا۔ اس طرح یہ معاملہ تیرے لیے درست رہے گا۔ الخ  
اور حضرت معاویۃؓ کا نصف رجب ۶۰ھ میں انتقال ہو گیا اور لوگوں نے یزید کے  
ساتھ بیعت کرلی۔

قالوا ولما احتضر معاویۃ دعا یزید فا وصاه

وقال انظر حسینا فاته احب الناس الى الناس

فصل رحمه وارفق به الخ۔<sup>لے</sup>

لے البدائۃ لابن کثیر م ۱۵۷ ج ۸ تحت سنۃ ۲۰ھ (طبع اول مصر)

لے البدائۃ لابن کثیر م ۱۱۵ ج ۸ تحت سنۃ ۲۰ھ (طبع اول مصر)

لے (۱) البدایہ جلد ثامن م ۱۲۳ ج ۸ تحت سنۃ تخریج الحسین الى العراق الخ طبع اول مصر

(۲) سیر اعلام النبیاء للذہبی م ۱۹۸ ج ۳ تحت الحسین بن علی۔

(باقي درسے صفحہ پر)

### تنبیہ

مسئلہ ہے اقبال ازیں ہم نے اپنی تصنیف ”سیرۃ حضرت امیر معاویہ“ جلد اول کے ص ۵۶۶ تا ص ۵۷۰ تک عنوان ”رعایت کا معاملہ“ بحوالہ سنی و شیعہ کتب درج کیا ہے۔ یہاں ذیل میں صرف حوالہ جات پر اکتفا کیا ہے۔ تفصیلات کے لیے مذکورہ بالا مقام کی طرف رجوع فرمائیں۔

حضرت امیر معاویہؓ کے انتقال کے بعد یزید مند خلافت پر مستکن ہوا تو اس نے حرمین شریفین کے اکابر حضرات سے بیعت خلافت لینے کی کوشش کی۔ اس وقت مدینہ طیبہ کا حاکم و والی ولید بن عتبہ بن ابی سنفیان تھا۔

یزید نے عبداللہ بن عمرو بن اوسیں العامری کے ذریعہ الہ مدینہ سے بیعت لینے کا حکم نامہ ارسال کیا اور حکم دیا کہ لوگوں کو بیعت کی دعوت دی جائے اور اکابر حضرات سے پہلے بیعت حاصل کریں اور ساتھ یہ بھی تصریح کر دی کہ اس مسئلہ میں حسین بن علیؑ کے ساتھ فرمی کا معاملہ کیا جائے۔

جب یہ حکم نامہ ولید بن عتبہ کے پاس پہنچا تو انہوں نے اسی وقت حضرت حسینؑ اور عبداللہ بن زبیر کو بلا بھیجا اور حضرت معاویہؓ کے انتقال کی خبر دی اور ساتھ یہ یزید کی طرف سے بیعت لینے کا حکم سنایا۔

ان حضرات نے فرمایا کہ صحیح ہونے دو ہم اس مسئلہ میں نظر و فکر کر لیں اور ہم دیکھ لیں کہ دوسرے لوگ اس معاملہ میں کیا صورت اختیار کرتے ہیں اور یہ فرمایا کہ واپس چلے گئے۔

(گزشتہ سے پورستہ)

(۳) مختصر تاریخ اہل عساکر لابین منتظر ص ۷۷-۱۳۸۷ تک جو اس حدیث متعلق ہے۔

(۴) البدایہ لابین کثیر ص ۱۱۵ تک جو اس حدیث متعلق ہے۔

(۵) بخار الانوار للاباطر الجلی الشیعی ص ۲۳۸ تک جو اس حدیث متعلق ہے۔

یزید۔

(۶) جلاء الحیون باقر مجلسی اشیعی (فارسی) ص ۳۸۸ تک فصل دوازدھم۔

فكتب الى والى المدينة الوليد بن عتبة بن ابى سفيان ان ادع الناس وبايعهم وابداء بالوجوه وارفق بالحسين - فبعث الى الحسين وابن الزبير فى الليل و دعاهم الى بيعة يزيد فقا لا نصب وننتظر فيما يعمل الناس وثبتا فخر جا -  
 اس کے بعد سیدنا حسینؑ اور ابن الزیر رات میں مکہ مکرمہ کی طرف روانہ ہو گئے اور مکہ شریف پہنچ کر سیدنا حسینؑ نے دارالعباس بن عبد الملک میں اقامت اختیار کی اور ابن الزیر الجر کے قریب ٹھرے۔  
 اس دور میں یزید کی طرف سے مکہ مکرمہ کے ہاتھ و والی عمرو بن سعید بن العاص الاموی المعروف الاشدق تھے۔

نیز واضح ہو کہ قبل ازیں مکہ مکرمہ کے والی حمیذ بن حکیم بن امیہ تھے پھر انہیں تبدیل کر کے عمرو بن سعید موصوف کو والی بنایا گیا تھا۔

### اہل کوفہ کا دعوت دینا

حضرت امیر معاویہؓ کے انتقال کے بعد اہل کوفہ حضرت حسینؑ کو بذریعہ خطوط دعوت دیتے تھے کہ آپ ہمارے والی اور امیر ہیں اور ہم نے اپنی ذائقوں کو آپ کے لیے روک رکھا ہے۔ والی کوفہ نعمان بن بشیر کی اقتداء میں ہم جمہ کی نماز ادا نہیں کرتے۔ لہذا آپ ہمارے پاس تشریف لا میں۔

فاتاہ درسل اهل الكوفة انا قد حسبا انفسنا  
 عليك ولستا نحضر الجمعة مع الوالى فا قدم  
 علينا - قال و كان النعمان بن بشير الانصارى على

- ۱۔ سیر اعلام انباء للذہبی ص ۱۹۸ ج ۳ تحت الحسین بن علیؑ۔
- ۲۔ مختصر تاریخ ابن عساکر لابن منظور ص ۷۷-۱۳۸ ج ۷ تحت حمادع حدیث مقتل حسینؑ۔
- ۳۔ البدایہ لابن کثیرؓ ص ۱۶۲ ج ۸ تحت مفتخر مخرج الحسین الی العراق (۵۶۰)

## الکوفہ لے

اور ابن کثیر<sup>ؓ</sup> نے اس چیز کو عبارت ذیل تحریر کیا ہے:-

وبعث اهل العراق الى الحسين الرسل والكتب

يدعونه اليهم... الخ<sup>ؓ</sup>

یعنی اہل عراق نے سیدنا حسینؑ کی طرف کنی پیغام رسائی اور کئی دعویٰ خطوط ارسال کیے جن میں آپؐ کو کوفہ میں پہنچنے کی دعوت وی گئی تھی۔ قیام مکر کرمہ کے دوران سیدنا حسینؑ اپنے عراق کی طرف جانے کے معاملہ میں اپنے رفقاء سے گفتگو کرتے رہتے تھے۔

## سفر عراق

آپؐ کے خیر خواہ حضرات میں سے جناب عبد اللہ بن عمرؓ کی رائے یہ تھی کہ آپؐ کو خروج الی عراق کا قصد نہیں کرنا چاہیے کیونکہ یہ لوگ پخت کردار کے مالک نہیں اور ان میں استقلال نہیں پایا جاتا۔ اور ان لوگوں نے آپؐ کے اکابر کے ساتھ وفا نہیں کی۔ آپؐ کے والد گرامیؓ کو شہید کیا اور آپؐ کے برادر کو زخمی کر کے بے آبرو کیا۔ چنانچہ علامہ الذہبیؓ نے جناب ابن عمرؓ کی حکمکو عبارت ذیل میں نقل کیا ہے۔

عن الشعبي ناشده وقال ان اهل العراق قوم  
مناكير قتلوا اباك و ضربوا اخاك و فعلوا  
وفعلوا۔“<sup>ؓ</sup>

اسی طرح اس موقع پر جناب عبد اللہ بن عباسؓ نے بھی حضرت حسینؑ کو سفر عراق سے منع فرمایا اور ان لوگوں کی بد سلوکی یاد دلائی۔ ابن عباس فرماتے تھے کہ حضرت حسینؑ عراق کی طرف خروج کے سلسلہ میں میرے پاس مشورہ کے لیے تشریف لائے

لے الاصابة لابن حجر (صحیح الاستیعاب) ص ۳۲۲ ج اول تحت الحسین علیؓ

لے البداية لابن کثیر ص ۱۶۵ ج ۸ تحت صفة تحریج الحسین الی عراق۔ ۶۰۔

(۱) میر اعلام البلاع للذہبی ص ۷۴ ج ۳ تحت الحسین بن علیؓ

(۲) تذیب ابن عساکر لابن بدرا ن ص ۳۲۶ ج ۲ تحت الحسین بن علیؓ

تو میں نے ان کو کہا کہ:  
 اگر میرے اور آپ کے لئے یہ بات قابل خاتمت اور لا تک عیب نہ ہوتی تو میں  
 آپ کے سر کے بالوں میں ہاتھ ڈال کر آپ کو روک لیتا۔  
 آپ کماں جانا چاہتے ہیں؟ آپ اس قوم کی طرف جانا چاہتے ہیں جنہوں نے آپ  
 کے والد گرامی کو قتل کر دیا اور آپ کے برادر کو نیزے لے کر رکھی کیا۔  
 چنانچہ محدث ابن الی شیبۃ اور یعقوب البسوی نے اس چیز کو عبارت ذیل میں  
 ذکر کیا ہے۔

(۱۹۲۱) عن ابن طاوس عن أبيه قال قال ابن عباس  
 جاء نبی حسین یستشیر نبی فی الخروج الی ما لهنا  
 یعنی العراق فقلت لولان یزدواجی وبک لشبنت  
 یدی فی شعرک - الی این تخرج؟ الی قوم قتلوا  
 اباک و طعنوا اخاك -  
 اور روایت ہدایت میں بعض مولفین نے حضرت حسینؑ کے مزید جوابی کلمات اس  
 طرح نقل کئے ہیں کہ:

فقال لان اقتل بمکان کذا وکذا احب الی من ان  
 استحل حرمتها یعنی مکة - النح<sup>۱</sup>  
 یعنی سیدنا حسینؑ نے جواب میں فرمایا کہ:  
 میرا کسی رو سرے مقام میں قتل کیا جانا اس سے زیادہ بہتر ہے کہ میں مکہ کرمہ میں  
 قتل کیا جاؤں اور اس کی حرمت محروم ہو۔  
 سیدنا حسینؑ کو خروج الی العراق سے منع کرنے والوں میں آپ کے برادر محمد بن

- سلہ (۱) المصنف لابن الی شیبۃ ص ۹۶ - ۹۷ ح ۱۵ کتاب الشن - طبع کراچی۔  
 (۲) کتاب المعرفة والتاریخ للبوسی ص ۵۲۱ ح اول تحت اخبار عبد اللہ بن عباسؓ۔
- سلہ (۱) سیر اعلام النبلاء للذہبی ص ۱۹۶ ح ۳۲ تخت الحسین بن علیؓ۔  
 (۲) تذییب ابن عساکر لابن یدران ص ۳۲۶ ح ۲ تخت ذکر الحسینؓ۔  
 (۳) البداية لابن کثیر ص ۱۵۹ ح ۸ تخت غرج الحسینؓ الی العراق۔

حنفیہ بھی تھے اور انہوں نے آپؐ کو اس سفر سے منع کیا اور اس کے سخت خلاف رائے رکھتے تھے حتیٰ کہ انہوں نے اپنی اولاد کو بھی جناب حسینؑ کے ساتھ سفر کرنے سے روک دیا۔

حافظ ابن کثیرؓ نے البدایہ میں لکھا ہے کہ:

وتبعهم محمد بن الحنفیہ فادر کحسیناً بمکة  
فاعلمه ان الخروج ليس له برای يومه هذا - فابى  
الحسین ان يقبل - فحبس محمد بن الحنفیہ ولده -  
فلم يبعث احداً منهم حتى وجد الحسین فی نفسه  
على محمد - «لله

اس کا حاصل یہ ہے کہ جب سیدنا حسینؑ مکہ میں عراق کی طرف تشریف لے جانے کے لیے تیار تھے تو اس وقت ان کے برادر محمد بن الحنفیہ مکہ میں پہنچے اور حضرت حسینؑ سے اس معاملہ میں مفتکوں کی اور بتایا کہ اس موقع پر آپؐ کا عراق کی طرف خروج درست نہیں۔ تو سیدنا حسینؑ نے انکار کر دیا اور ان کی رائے کو قبول نہیں کیا۔ اس کے بعد جناب محمد بن الحنفیہ نے اپنی اولاد کو روک لیا اور ان کو بھی سیدنا حسینؑ کے ساتھ روانہ نہیں کیا۔ اس بنا پر حضرت حسینؑ اپنے برادر محمد بن الحنفیہ سے ناراض ہو گئے۔

### تنبیہ

اس مقام میں اس چیز کی طرف توجہ دلاتی جاتی ہے کہ مشاہیر حضرات نے سیدنا حسینؑ کو عراق اور کوفہ کی طرف سفر کرنے سے منع کیا اور انہوں نے اس بات کا اظہار کیا کہ اہل عراق و کوفہ و قادر نہیں ہیں۔ یہ لوگ و قادری کی بجائے بد عمدی کیا کرتے ہیں۔

اور متعدد حضرات نے اپنی جگہ پر ان لوگوں کی فطرت کو بیان کیا ہے۔ زیل میں چند حضرات کے بیانات درج کیے جاتے ہیں۔ جن میں عراقیوں کی فطرت اور ان کا

کردار واضح ہوتا ہے۔

1

چنانچہ ابن عباس <sup>رض</sup> نے حضرت حسین <sup>ؑ</sup> کے ساتھ گفتگو کرتے ہوئے ایک موقع پر ذکر کیا ہے کہ:

اہل عراق غدار اور بے وفا ہیں ان کے ذریعے آپ رحمو کہ نہ کھائیں۔  
ان اہل العراق قوم غدر فلاتغرن بهم لے

2

اس دور کے ایک بزرگ ابو بکر بن عبد الرحمن بن الحارث ہیں انہوں نے بھی سیدنا حسین <sup>ؑ</sup> کے ساتھ اسی مسئلہ میں ماحماۃ گفتگو کی تو اس وقت انہوں نے حضرت حسین <sup>ؑ</sup> کی خدمت میں عراقیوں کی فطرت بیان کرتے ہوئے یہ الفاظ ذکر کیے۔

قال قدرا یت ماصنع اہل العراق بابیک واخیک  
وانت ترید ان تسیر اليهم وهم عبید الدنيا  
فیقاتلک من قد وعدک ان ینصرک ویخذلک من  
انت احب الیه ممن ینصره لئے  
ان الفاظ کا حصل یہ ہے کہ:--- (اے حسین بن علی <sup>ؑ</sup>)

آپ معلوم کرچکے ہیں کہ اہل عراق نے آپ کے والد گرامی اور آپ کے برادر محترم کے ساتھ کیا سلوک کیا تھا؟ آپ ان لوگوں کی طرف جانے کا رادہ کر رہے ہیں؟ یہ لوگ دنیا کے غلام اور (عبد الدار اصم) ہیں۔ ان میں سے جن لوگوں نے آپ کے ساتھ نصرت کا وعدہ کیا ہے وہی آپ کے ساتھ قاتل کریں گے اور جن کو آپ مدد کے لئے پسند فرمائے ہیں وہی آپ کو رسوا اور ذلیل کریں گے۔ اخ-

[3]

عراقیوں کی فطرت اور انتاد طبع بیان کرنے کے سلسلہ میں جناب عبداللہ بن عمر  
نے ایک موقع پر ان کو خطاب کرتے ہوئے فرمایا کہ:—

عن سفیان عن حبیب قال سمعت ابن عمر یقول  
یا اہل العراق تاتون بالمعضلات۔<sup>۱</sup>

اس عبارت کا مفہوم یہ ہے کہ حضرت ابن عمر نے فرمایا۔

اے عراقیو! تم مشکلات کھڑے کر دیتے ہو یعنی بات کو سلجنے کی بجائے اسے بگار  
دیتے ہو (اور مصائب پیدا کر دیتے ہو۔ یہ تمہارا شیوه ہے)

حاصل کلام یہ ہے کہ عراقیوں کو نیوں میں تکون مزاجی، بے وفائی اور بد عمدی و  
نقہ انگریزی پائی جاتی ہے اور ان میں انتشار پسندی ہے۔ یہ لوگ قابل اعتماد نہیں ہیں۔

### اشتبہا

اس مقام میں یہ اعتراض کیا جاتا ہے کہ جناب حسینؑ کو اس وقت کے اکابر  
حضرات ابن عباسؓ ابن الحیفہؓ وغیرہم نے خروج سے منع کیا اور کوئیوں کے وعدوں پر  
اعتماد کرنے سے روکا کہ یہ لوگ بے وفا، بد عمد اور مغلوب مزاج ہیں۔ اس کے باوجود  
حضرت حسینؑ نے ان چیزوں کی طرف توجہ نہ کی اور سفر عراق اور کوفہ اختیار کیا۔ اس  
کا نتیجہ سوانی خسارہ کے کچھ نہ ہوا۔

### جواب

جس طرح دیگر اکابر صحابہ کرامؓ اپنے اپنے مقام میں مجتند تھے اور درجہ اجتہاد پر  
فاکز تھے اور اجتہادی مسائل میں اپنے اجتہاد کو مصیب قرار دیتے تھے۔  
اسی طرح جناب حسینؑ بھی اپنے مقام پر مجتند تھے اور اپنے اجتہاد کی بنا پر حق پر  
تھے۔

<sup>۱</sup> المصنف لابن الیشیبیہ ص ۱۰۳ ج ۱۵ تحت کتاب السن۔ طبع کراچی۔

اس بنا پر (بزید) کے خلاف کرنے کو انہوں نے جائز قرار دیا۔

ان کے نزدیک خلیفہ اہل نہیں تھا اور کتنی حضرات اس سے زیادہ اہل اور مستحق تھے نیز اس دور میں کمی دیگر عوامل بھی سامنے آئے جن کی بنا پر انہوں نے خلیفہ پڑا کی بیعت سے انکار کیا اور تائید نہیں کی۔ یہی کہا جا سکتا ہے کہ اس کی تفصیلات سے عموماً تاریخ خاموش ہے اور پرده غافیں ہے۔

ساتھ ہی اہل کوفہ (عراتیوں) نے انہیں اپنے سربراہ ہونے کی حیثیت سے دعوت

دی۔

اس بنا پر جناب حسینؑ نے کوفیوں کی دعوت پر اعتماد کیا کہ یہ لوگ ان کی حمایت کریں گے اور اپنے وعدوں پر قائم رہیں گے۔

لیکن کوئی لوگ موقعہ پر اپنے وعدوں سے برکشنا ہو گئے اور اس عمد پر قائم نہ رہے اور جناب حسینؑ کی رائے لینے سے مخفف ہو گئے۔

بلکہ فرقہ مختلف کے معاون و معین ہو گئے اور بالقابل کے ساتھ مل کر حضرت موصوفؐ سے قتال کیا اور ان کو شہید کرڈا۔

اس وجہ سے جناب حسینؑ اپنے ارادہ میں کامیاب نہ ہو سکے۔

مختصر یہ ہے کہ یہ ایک اجتہادی مسئلہ تھا اور اس میں قاعدہ یہ ہے کہ

**المجتہد قدیخطی ویحییب**

نیز اصل میں یہ چیز ہے کہ:—

مالک کریم کی طرف سے جناب امام حسینؑ کے حق میں مرتبہ شادت مقدر ہو چکا تھا اور تقدیر الہی میں ایک امر کا جب فیصلہ ہو جاتا ہے تو اس کے تمام اسباب و ذرائع بھی اسی کے موافق مقدار ہو جاتے ہیں۔ جن سے فی الواقع انصراف نہیں ہو سکتا۔ تقدیر کے سامنے تدبیریع ہوا کرتی ہے۔

جناب حسینؑ کے لیے بھی قضاۓ الہی اسی طرح تھی اور وہ ان کے حق میں پوری ہوئی تھی۔ اس وجہ سے یہ تمام سفر کا واقعہ ظاہری اسباب کے خلاف تھا اور اہل دانش اسے صحیح قرار نہیں دے رہے تھے لیکن وکان امر اللہ مقدور دامتی یاتسی اللہ بامرہ کی شان کا مظاہرہ ہوا اور تقدیرت خداوندی کو جو منظور تھا وہ

تمام ہو کر رہا۔

جو تعاون کے دعویٰ دار تھے وہی خالف ہو گئے اور آنحضرتؐ کی شادادت کی صورت میں نوشتہ تقدیر پورا ہوا۔

## مسلم بن عقیل کو روانہ کرنا

جیسا کہ ہم نے قبل ازیں ذکر کیا ہے کہ:—

عراقوں کی طرف سے سیدنا حسینؑ کی طرف بست سے وفاد اور بے شمار مکتبات پہنچے ہوئے تھے۔ جناب حسینؑ کی یہ رائے ہوئی کہ اس سلسلہ میں کوفہ کے حالات معلوم کرنے کے لیے اپنے چجاز ادله برادر جناب مسلم بن عقیل کو روانہ کیا جائے اور وہ وہاں پہنچ کر حالات کا جائزہ لینے کے بعد ہمیں صحیح صورت حال سے مطلع کریں۔

اگر حالات ہمارے حق میں درست ہوں تو پھر ہم اس سفر کو اختیار کریں اور ایک قوت بن کر اپنی رائے پیش کریں۔

فبعث الحسين بن على اليهم مسلم بن عقیل  
فقال سر الى الكوفة ما كحبوا به الى فان كان حقاً  
قدمت اليه۔

چنانچہ اس مقصد کے لیے جناب مسلم کو کوفہ کی طرف روانہ کیا گیا اور وہ سفر کی مشکلات برداشت کر کے کوفہ میں پہنچے۔

اور جب انہیں کوفہ کو آپ کی آمد کی اطلاع ہوئی تو وہ ان کے ہاں جمع ہوئے اور قرباً بارہ ہزار کوفیوں نے آپ سے بیعت کی۔... انہیں اور بیعت کرنے والوں کی تعداد اس سے زیادہ بھی بیان کی گئی ہے۔

چنانچہ جناب مسلم بن عقیل نے موجودہ کو ائمہ اور کوفیوں کی بیعت و حمایت کے

---

لئے مسلم بن عقیل حضرت حسینؑ کے بنوی بھی تھے کیونکہ ان کے ناکاح میں رتیہ مت علیؑ تھی۔ (الجرم ۵۶)

۱۔ الاصابة (معد الاشعاع) لابن حجر ص ۳۳۲ ج اول تحت الحسين بن عليؑ  
۲۔ الاصابة لابن حجر (معد الاشعاع) ص ۳۳۲ ج اول تحت الحسين بن عليؑ

حالات کی جانب حسین کو اطلاع کی اور تحریر کیا کہ حالات نمایت سازگار ہیں آپ تشریف لا یں۔

اس وقت حکومت شام کی طرف سے کوفہ کے حاکم جانب نعمان بن بشیر تھے اور آپ حضرت امیر معاویہ کے عہد سے کوفہ کے والی مقرر تھے۔

حکومت کے حامیوں نے آنوسوف کو اطلاع دی کہ شہر میں حکومت کے خلاف فساد اٹھ رہا ہے اس کا جلد انتظام کریں مگر جانب نعمان بن بشیر نے اس سلسلہ میں نزی اختیار کی اور مسلم سے معارض نہیں ہوئے۔

اس پر حکومت شام کے خیرخواہوں نے امیر شام زید بن معاویہ کو اس صورت مال سے آگاہ کیا۔

### ابن زیاد کو کوفہ کا امیر بنایا جانا

امیر شام زید نے کوفہ کے حالات سے مطلع ہوتے ہی نعمان بن بشیر کو امارت کوفہ سے الگ کر دیا اور حاکم بصرہ عبید اللہ بن زیاد کو کوفہ کا بھی حاکم والی مقرر کر دیا اور اب کوفہ و بصرہ دونوں مقامات عبید اللہ بن زیاد کی تحويل میں آگئے۔ چنانچہ وہ فوراً کوفہ پہنچا اور تصریفات میں آکر ٹھرا۔

زید کی طرف سے عبید اللہ بن زیاد کو یہ حکم پہنچا تھا کہ مسلم بن عقیل کو فوراً اگر قاتر کریں اور اگر وہ معارضہ و مقاتله کریں تو انہیں قتل کر دیا جائے چنانچہ اس نے جتنوں کی اہل کوفہ میں سے کون لوگ مسلم بن عقیل کے ساتھ ہیں؟ اور کون لوگوں نے آپ سے بیعت کی ہے اور مسلم بن عقیل کس کے ہاں مقیم ہیں؟

عبد اللہ بن زیاد کی کوفہ میں آمد پر مسلم بن عقیل جس مقام میں پہلے فروش تھے اسے چھوڑ کر ہانی بن عروۃ المرادی کے مکان میں منتقل ہو گئے۔

جب عبید اللہ بن زیاد کو معلوم ہوا کہ ہانی بن عروۃ کے ہاں مسلم مقیم ہیں تو اس نے ہانی کو طلب کیا اور مسلم بن عقیل کے بارے میں دریافت کیا۔

ہانی نے پہلے تو پس و پیش کی لیکن حالات کی شدت کی وجہ سے مجبور ہو کر انہیں اقرار کرنا پڑا اور کہنے لگے کہ اے امیرا میں نے مسلم بن عقیل کو اپنے ہاں آنے کی

دعوت نہیں دی تھی وہ خود ہی میرے ہاں پہنچے ہیں۔

عبداللہ بن زیاد نے مسلم کی حمایت اور بیعت کرنے والوں پر بختی شروع کر دی اور جن لوگوں نے اس سلسلہ میں معارضہ و مقابلہ کیا ان پر حد درجہ تشدید کیا۔

### مسلم بن عقیل کو قتل کیا جانا

ان حالات میں جناب مسلم بن عقیل کے حامی اور بیعت کرنے والے لوگ آہستہ آہستہ ان سے الگ ہو گئے اور ان کی حمایت سے دست کش ہو گئے۔

آخر کار عبد اللہ بن زیاد نے ہانی بن عروۃ اور مسلم بن عقیل پر تابو پالینے کے بعد انہیں قتل کروادیا۔ اور یہ لوگ مرتبہ شادات پر فائز ہوئے۔

مندرجہ بالاحوال کا اختصار طبقات ابن سعد میں اس طرح تحریر ہے کہ:۔۔۔

ومسلم بن عقیل وهو الذى بعثه الحسين بن على بن ابى طالب عليهما السلام من مكة يبايع له الناس - فنزل بالکوفة على هانى بن عروة العرادى - فاخذ عبد الله بن زياد مسلم بن عقیل وهانى بن عروة فقتلهماجميعا وصلبهم -

### جناب حسینؑ کی مکہ سے روانگی

ادھر جناب حسینؑ نے مکہ مکرم سے مسلم بن عقیل کی طرف سے حالات سازگار ہونے کی اطلاع پا کر ۲۰ھ میں یوم حج سے ایک روز قبل اہل کوفہ کی دعوت پر اعتماد کرتے ہوئے کوفہ کی طرف سفر احتیار کیا۔ اور جناب مسلم بن عقیل کے ساتھ بعد میں پیش آنے والے حالات اور آخر میں ان کے قتل ہو جانے کے بارے میں آپ کو معلومات نہیں پہنچتے۔

دوران سفر جناب حسینؑ جب قادریہ کے مقام کے قریب پہنچے تو الحربین یزید اتمسی نے آکر آجنباتؓ کو کوفہ کے دگر گوں حالات، اہل کوفہ کی بد عدی اور بے وفائی اور

مسلم بن عقیل و دیگر اکابر کے قتل کی اطلاع دی اور کما کہ آگے جانے میں کچھ خیر نہیں ہے واپس تشریف لے جائیے۔

اس پر سیدنا حسینؑ اپنی سابق رائے پر نظر ثانی کرنے کے لیے آمادہ ہو گئے۔

اس قائلہ میں مسلم بن عقیل کے برادر بھی تھے انہوں نے کہا کہ ہم ہرگز واپس نہیں جائیں گے ہم اپنے برادر مسلم کے قتل کا بدلتیں گے یا خود مقتول ہو جائیں گے۔

ان حالات میں جناب حسینؑ پھر قائل ہوئے کہ اب واپس جانا اظہار حق کے

خلاف ہو گا اب وہ مقام غیرت میں آچکے تھے۔

اس بنا پر یہ تمام قائلہ جناب حسینؑ کی سمعت میں کوفہ کی طرف روانہ ہوا۔

جب عبید اللہ بن زیاد کو معلوم ہوا کہ جناب حسینؑ مکہ سے کوفہ کی طرف روانہ ہو

چکے ہیں اور کوفہ پہنچنے والے ہیں تو اس نے ایک لٹکر تیار کر کے آنہ موصوفؓ کو روکنے کے لیے روانہ کر دیا۔

اور اس لٹکر کی جناب حسینؑ کے قائلہ کے ساتھ کربلا (جو طف کے نام سے بھی

موسوم کیا جاتا ہے) کے مقام پر ملاقات ہوئی اور ہر دو فریق کا آمنا سامنا ہوا۔

### حادثہ کربلا

واقعہ کائنات، عبارت زیل الاصایہ میں مذکور ہے اس کو ذکر کیا جاتا ہے۔

فوافوہ بکر بلاء فنزلها و معه خمسة و اربعون

نفس امن الفرسان و نحو مائة راجل فلقيه الحسين

و اميرهم عمر بن سعد بن ابی وقاص و كان عبید

الله ولاد الرى و كتب له بعهدہ علیہا اذا رجع من

حرب الحسين۔

فلما التقى قال له الحسين اختر مني أحدى

ثلاث امان الحق بثغر من الشفاعة واما ان ارجع الى

المدينة واما ان اضع يدي في يدي زيد بن معاوية۔

فقبل ذلك عمر منه وكتب به الى عبید الله فكتب

الیه لا قبل منه حتى يضع يده فی يدی فامتنع  
الحسین فقاتلواه فقتل معه اصحابه وفيهم سبعة  
عشر شابا من اهل بيته ثم كان اخر ذالکان قتل و  
اتى براسه الى عبید الله فارسله ومن بقى من اهل  
بيته الى يزيد - ومنهم على بن الحسين و كان  
مریضا و منهم عمہ زینب فلما قدموا على يزيد  
ادخلهم على عياله ثم جهزهم الى المدينة -<sup>لے</sup>  
مندرجہ بالا عبارت کا مفہوم یہ ہے کہ:... دونوں جماعتیں کریلاں میں پہنچ کر اڑتے  
پڑیں۔ سیدنا حسینؑ کے ساتھ پینتالیس (۲۵) نفر گھر سوار تھے اور سو کے قریب پاپا رہے  
افراد تھے۔

فرق مقابل کا امیر لشکر عمرو بن سعد تھا۔ عبید اللہ بن زیاد نے عمرو بن سعد کو اس  
حرب سے واپسی کے بعد علاقہ "الری" کا والی اور حاکم بنانے کا وعدہ کر رکھا تھا۔  
(حضرت حسینؑ کو دعوت دینے اور اپنے ہاں بلانے والے حمایت و نفرت سے دست  
بردار ہو گئے اور حالات و گروں ہو گئے) تو اس موقع پر حضرت حسینؑ نے عمرو بن سعد  
کے سامنے ایک پیش کش کی کہ:....

آپ لوگ میری طرف سے ان تین چیزوں میں سے ایک چیز کو اختیار کر لیں...  
۱۔ یا تو میں اسلام کی سرحدوں میں سے کسی سرحد کی طرف جانا چاہتا ہوں۔ مجھے  
جانے دیا جائے تاکہ وہاں حوزہ اسلام کی خفاظت کر سکوں۔  
۲۔ یا میں مدینۃ المنورہ کی طرف چلا جاؤں (مستقعن) کے طور پر رہوں مجھے  
واپس جانے دیا جائے۔  
۳۔ یا میں اپنے ہاتھ کو یزید کے ہاتھ میں دے دوں... (مجھے یہ موقع دیا جائے کہ  
بالشاذ اس سے بات کر سکوں اس طرح معاملہ میں صورت مصالحت پیدا  
ہو جائے گی)۔

اس بات کو عمرو بن سعد نے قبول کر لیا اور اس نے سیدنا حسینؑ کی اس پیش کش کو عبید اللہ بن زیاد کی طرف لکھ بھیجا۔  
جو اب میں ابن زیاد نے حکم بھیجا کہ میں حسینؑ سے صرف اس بات کو قبول کرتا ہوں کہ وہ اپنے ہاتھ کو میرے ہاتھ پر رکھ دیں۔

لیکن سیدنا حسینؑ نے یہ بات قبول نہیں فرمائی کہ وہ مقام غیرت میں تھے۔  
ابن زیاد کے ساتھ بیعت کرنے سے رک گئے (اور انکاری ہوئے) اس صورت  
حال کے بعد دونوں فریقوں کی یاہم جنگ ہوئی۔

حضرت حسینؑ کے خاندان کے جو سترہ جوان ہمراہ تھے اس موقعہ میں شہید ہوئے  
اور ان کے دیگر ساتھیوں کو بھی شہید کر دیا گیا۔

آخر میں سیدنا حسینؑ کو (ظلماء) شہید کیا گیا اور آنہ صوفؓ کے سر مبارک کو الگ  
کر کے عبید اللہ بن زیاد کے پاس بھیجا گیا۔

عبدیل اللہ بن زیاد نے آنجلابؓ کے سر مبارک اور بقیہ الہ بیت حسینؑ اور ان کے  
قبیلہ کے دیگر افراد کو دمشق میں یزید کی طرف روانہ کر دیا۔

اس قالہ میں جناب علی بن الحسینؑ (زین العابدینؑ) بھی تھے جو اس وقت مرضیں  
تھے اور جناب سیدنا حسینؑ کی ہشیرہ محترمہ جناب زینب بنت علی المرتضیؑ بھی اس قالہ  
میں شامل تھیں۔

جب یہ قالہ یزید کے پاس دمشق میں پہنچا تو اس نے ان تمام حضرات کو اپنے الہ  
و عیال کے پاس اقامت دی اور کچھ ایام کے بعد اس نے ان تمام حضرات کو مدینہ  
النورہ کی طرف روانہ کر دیا۔

## مقتل حسینؑ پر تصانیف

طور بالا میں واقعہ ہذا کو اختصار اذکر کیا ہے جو حافظ ابن حجر العسقلانی نے اپنی  
تصانیف الاصابہ میں سیدنا حسینؑ کے تذکرہ کے آخر میں درج کیا ہے۔

حافظ ابن حجر واقعہ ہذا ذکر کرنے کے بعد اس پر بطور تجزیہ کے لکھتے ہیں کہ:۔۔۔

وقد صنف جماعة من القدماء في مقتل الحسين

### تصانیف فیہا الفث والسمین والصحیح والسوقیم

و فی هذا القصہ الہی سقدھا غنی۔

یعنی ابن حجر کہتے ہیں کہ قدماء کی ایک جماعت نے سیدنا حسینؑ کے قتل کے واقعہ میں تصانیف کی ہیں جن میں ہر نوع کی کمزور اور قوی صحیح اور ضعیف روایات پائی جاتی ہیں اور اس واقعہ میں جو کچھ میں نے ذکر کیا ہے غنا اور کفایت ہے۔

### صحیح واقعات مرتب کر لینا سلسل نہیں

اور حقیقت بھی یہی ہے کہ کربلا کے واقعہ میں لوگوں نے مختلف قسم کی روایات بنت کچھ فراہم کر دی ہیں اور ان میں سے بیش تر روایات بے اصل اور بے سروپا اور قابل اعتماد نہیں۔

اس لیے واقعہ ہذا کو صحیح طور پر مرتب کر لینا اور صحیح تحریک واقعات کو اور پیش آمدہ حالات کو درست طریقہ سے زیر قلم لانا کوئی آسان کام نہیں ہے بلکہ اسے ”مشکلات عادیہ“ میں سے قرار دیا جائے تو بجا ہے۔

وجہ یہ ہے کہ اس موقعہ کی روایات میں باہم بنت کچھ تضاد پایا جاتا ہے اور واقعہ کے روایوں نے روایات ایسی ذکر کی ہیں جن کا آپس میں تذافع ہوتا ہے اور بعض مقامات پر مبالغہ آمیزی اور دروغ گوئی پائی جاتی ہے۔

ایک راوی اس موقعہ کی بات کو کچھ ذکر کرتا ہے اور دوسرا کچھ اور بیان کرتا ہے نیز بات کو بڑھا چڑھا کر پیش کرتے ہیں اور راویوں کی طرف سے انتہائی کوشش یہ ہوتی ہے کہ ہر مرحلہ میں واقعہ کو نہایت المناک اور درذ ناک بنایا جائے۔ ظلم و ستم کی داستان تیار کر کے سامنے لائی جائے جس سے ملاحظہ کرنے والوں کے قلوب غنم و الم سے بھر جائیں اور طبیعت پر وحشت طاری ہو جائے اور انسان زار و قطار گریہ کرنے پر مجبور ہو جائے۔

”واقعہ کربلا“ میں راویوں کی طرف سے یہ منظر دکھانا اصل مقصد بن گیا ہے اور واقعہ کو صحیح شکل میں پیش کرنا ان مقاصد میں حاصل ہے جن کے لئے یہ مجلسیں قائم

کی جاتی ہیں۔

### اعتراف حقیقت

واقعہ کربلا میں جناب سیدنا حسینؑ اور ان کے رفقاء کی شہادت بے شک الناک شہادت ہے اور خاص طور پر حضرت موصوفؐ کی پیشکش کے بعد اس کو تسلیم نہ کرنا صریح ظلم و ستم ہے۔

(جس طرح کہ ہم مسئلہ کو مستقل طور پر الگ ذکر کر رہے ہیں)  
ان تمام شداء حضرات کا مظلوم ہونا اور ان کے خالقین کا ظالم اور سفاک ہونا ظاہر ہے اور اس چیز کے ہم معرف ہیں۔

لیکن اس حدادث میں جو کچھ مبالغہ آرائی کی جاتی ہے اور خلاف واقعہ چیزوں کو بڑھا چڑھا کر بطور حقائق پیش کیا جاتا ہے۔

اس طریقہ کو بھی ہم صحیح نہیں سمجھتے۔

### واقعہ کربلا کے متعلق چند مباحث

"واقعہ کربلا" اپنے مقام پر بہت اہم ہے اور کئی مسائل کو اپنے ضمن میں لے ہوئے ہے۔

اختصار اس کو گذشتہ طور میں ذکر کیا گیا۔ اس کے متعلق چند ایک قابل وضاحت چیزیں جن کو ایک ترتیب سے پیش کیا جاتا ہے۔ امید ہے یہ مباحث ناظرن کرام کے لیے اور اہل علم و فرست کے لیے نتائج پر پہنچنے میں سودمند ہوں گے۔

### ادائیگی قرض

جب حضرت سیدنا حسینؑ کربلا کے قریب پہنچے اور حالات پیش آمدہ کے تقاضوں کے اعتبار سے آپ کو یقین ہو گیا کہ اب فریق مقابل کے ساتھ قبال کی صورت پیش آئے گی تو اس وقت آنحضرتؐ نے ایک شرعی مسئلہ کی رعایت کرتے ہوئے منادی کرنے والے کو حکم دیا کہ ندائے عام کرے کہ جس شخص پر قرضہ ہے اور وہ متروک ہے وہ

ہمارے ساتھ قاتل میں بالکل شریک نہ ہو۔

اس کے بعد ایک شخص نے عرض کی کہ میری زوجہ میرے قرض کو ادا کرنے کی  
خواست لیتی ہے تو سیدنا حسینؑ نے فرمایا کہ عورت کی کیا خواست ہے؟ (یعنی خوات خات قاتل  
اعتماد نہیں ہے) قرض ادا کرنا ضروری امر ہے۔

پس اس شخص کو جناب سیدنا حسینؑ نے شریک قاتل نہیں فرمایا۔

اس واقعہ کو ابن الی شیشہ ذکر کرتے ہیں کہ:—

عن ابی موسی بن ععییر عن ابیه قال امر  
الحسین منادیا فنادی فقال لا تقولن رجال معنی  
عليه دین - فقال رجال حضنت امراتی دینی فقال  
امراة ما ضمان امراة۔<sup>۱</sup>

### تنبیہ

سیدنا حسینؑ کا یہ اعلان جناب نبی کریمؐ کے فرمودات پر عمل کرنے کے لیے تھا۔  
فرمان نبوی ﷺ اس طرح ہے کہ شہید کے تمام گناہ معاف کر دیئے جاتے ہیں  
مگر قرض معاف نہیں کیا جاتا۔

ای طرح دیگر حدیث میں فرمان رسالت اب ﷺ نہ کوہ ہے کہ:—

القتل فى سبيل الله يكفر كل شى الا الدين

یعنی اللہ تعالیٰ کے راستے میں قتل کیا جانا ہر شے کو گردھا ہے مگر قرض نہیں گرا یا

جاتا۔

۱) المصنف لابن الی شیشہ ص ۱۰۳ ج ۱۱ تخت ماذکر من حدیث الامراء والد خول  
مسلم - طبع کراچی۔

۲) سیر امام انبیاء للذہبی ص ۲۰۲ ج ۲۳ تخت الحسین بن علیؑ

۳) مسلم شریف ص ۱۳۵ ج ۲۲ باب من قتل فی سبیل الله کفرت خطاۃ اللہ الدین طبع نور  
محمد دہلی۔

(۲) مکتووۃ شریف ص کتاب الجماد الفصل الاول۔

## ایک دیگر واقعہ

ادائے قرض کے مسئلہ میں اسی طرح کا ایک واقعہ جگ جمل کے موقع پر پیش آیا تھا۔ یہ جگ ۳۶۵ میں واقع ہوئی تھی۔ وہ حدیث کی کتابوں میں اس طرح مذکور ہے کہ عبد اللہ بن الزیر<sup>ؓ</sup> کہتے ہیں کہ:۔۔۔

میرے والد زیر بن العوام<sup>ؓ</sup> نے جمل کے روز مجھے بلایا۔ میں آپ کے پسلو میں آ کھڑا ہوا میرے والد نے فرمایا:۔۔۔ اے بیٹے! آج کے دن جو قتل کیا جائے گا وہ یا خالم ہو گایا مظلوم ہو گا۔

اور میں اپنے آپ کو خیال کرتا ہوں کہ آج روز میں مظلوماً قتل کیا جاؤں گا میرے نزدیک دین (قرض) کا مسئلہ نہایت ضروری ہے اور دریافت فرمایا کہ کیا میرے مال میں سے میرا قرض ادا کرنے کے لیے کچھ مال باقی ہے؟

اور فرمایا اے بیٹے! میرے مال کو فردخت کر کے میرے قرض کو ادا کرنا اور میرے والد نے اس وقت اپنے تمامی مال میں سے وصیت کی۔

چنانچہ بخاری شریف میں ہے کہ:۔۔۔ جناب زیر بن عوام<sup>ؓ</sup> کہتے ہیں کہ:۔۔۔

وَانْ مِنْ أَكْبَرْ هُنَى لِدِينِي افْتَرَى دِينَنَا يَبْقَى مِنْ  
مَالَنَا شَيْءٌ فَقَالَ يَا بْنِي بَعْ مَالَنَا وَاقْضِ دِينَنَا  
وَأَوْصِي بِالثَّلِثَةِ۔<sup>۱</sup>

مختصر یہ ہے کہ سیدنا حسین<sup>ؑ</sup> نے ادائے قرض کے مسئلہ کا لحاظ کرتے ہوئے مذکورہ بالا اعلان کرایا تھا حالانکہ اس نازک موقعہ پر تعاون و نصرت کرنے والوں کی شدید ضرورت تھی۔ جہاں مندرجہ بالا واقعات سے اسلام میں اداگی قرض کی اہمیت واضح ہوتی ہے۔ وہاں ان حضرات کے عامل بالشیریت ہونے اور مستقیم علی الدین ہونے کا بھی اعلیٰ ثبوت ملتا ہے کہ ایسے مشکل اوقات میں بھی یہ حضرات صفائی معاملات کو طوڑ رکھتے اور اس میں تعافل نہیں کرتے تھے۔

لئے (۱) بخاری شریف میں ۳۲۷ ص ۳۲۷ اول تحت باب برکت الغازی فی ماله حیارتی۔۔۔ اخ.

(۲) ریاض الصالحین میں ۱۲۲ تحت باب الامر باداع الامان۔

**خروج کا شبهہ پھر اس کا جواب** بعض لوگوں (ناصیوں) کی طرف سے یہ چیز بطور اعتراض پیش کی جاتی ہے کہ:—

حضرت حسینؑ نے خلیفہ وقت کے خلاف خروج کیا اور ان کا قتل کیا جانا از روئے ذیل حدیث درست تھا۔

من اتاکم وامر کم علی رجل واحدیریدان یفرق  
جماعتکم فاضر بوا عنقه بالسیف کاندا من کان  
رواہ مسلم۔<sup>ل</sup>

روایت مندرجہ کا مفہوم یہ ہے کہ:— جناب نبی کرم ﷺ کا فرمان ہے کہ جو شخص تمارے پاس آئے در آنکا یہ کہ اس سے قبل ایک شخص کے حق میں خلافت کا معاملہ ٹے ہو چکا ہے اور وہ جماعت میں تفریق کا قصد رکھتا ہے تو اس کی گردن تکوار سے اڑا دو خواہ وہ کوئی شخص بھی ہو۔

### ابن تیمیہؓ اور الذہبیؓ کی تحقیق

اعتراض مذکور کے ازالہ کیلئے علامہ ابن تیمیہ و علامہ الذہبی دونوں نے ان کے غلو کا جواب دیا ہے اور اس میں الم السنۃ کا موقف پیش کیا ہے۔ فرماتے ہیں کہ حضرت حسینؑ مظلوماً شہید کر دیئے گئے اور جن لوگوں نے ان کو قتل کیا وہ لوگ ظالم اور حد سے تجاوز کرنے والے تھے۔

اور جناب نبی کرم ﷺ کے فرمودات جن میں مفارق للجماعۃ کے قتل کا حکم دیا گیا ہے وہ روایات حضرت حسینؑ کے واقعہ پر منطبق نہیں ہوتیں اور ان کو شامل نہیں کیونکہ حضرت حسینؑ جماعت سے الگ نہیں ہوتے تھے بلکہ وہ۔

★ اپنے شریعتیہ طیبہ کی طرف رجوع کرنے کے لیے تیار ہو گئے تھے۔

★ یا تقریباً اسلامی سلطنت کی سرحد کی طرف رجوع کرنے کے لیے تیار ہو گئے تھے۔

★ یا یزید کی طرف جانے کے لیے آمادہ ہو گئے تھے۔

لے۔ (۱) مناج السنۃ لابن تیمیہ ص ۲۵۶ ح ۲۷ تخت راما الحدیث الذی رواه۔۔۔ اخ.

(۲) المسنی للذهبی ص ۲۹۶ تخت روایت قاتل الحسین فی تأبیت من ثار۔۔۔ اخ۔

ان صورتوں میں وہ جماعت میں شامل تھے اور تفرقی میں الامت کرنے والے  
نہیں تھے مگر فرین متعال نے ان امور کو تسلیم نہیں کیا اپنے ان کو ظلم۔ شید کیا گیا۔  
یہ امور حضرت حسینؑ کی طرف سے پیش کیے گئے تھے اگر حضرت حسینؑ سے کم  
درجے کا آرڈی ان امور کو پیش کرتا تب بھی ان میں سے کسی ایک کو تسلیم کرنا لازم تھا۔  
حضرت حسینؑ کو میں کرنا اور رُوك رکھنا جائز نہیں تھا چنانچہ ان کو قید کرنا اور  
قتل کروئیا۔

مندرجہ بالا مضمون ابن تیمیہ نے جبارت ذیل درج کیا ہے:—

الناصبة الذين يزعمون ان الحسين" كان خارجيا  
وانه كان يجوز قتله لقوله ﷺ من اتاكم وامركم على  
رجل واحد يريد ان يفرق جماعتك فاضربوا عنقه  
بالسيف كائنا من كان رواه مسلم۔

وائل السنة والجماعة يردون غلو هولاء وهولاء۔  
ويقولون ان الحسين" قتل مظلوماً شبيداً - والذين  
قتلوه كانوا ظالمين معذبين واحاديث النبي ﷺ  
الى يأمر فيها بقتل المفارق للجماعة لم تناوله -  
فانه" لم يفارق الجماعة ولم يقتل الا هو طالب  
الرجوع الى بلده او الى الشفرا او الى يزيد - داخلا في  
الجماعة معارض عن التفرق بين الامة -

ولو كان طالب ذلك اقل الناس لوجب اطاعته  
الى ذلك - فكيف لا تجب اجابته الحسين" الى ذلك  
ولو كان الطالب لهذا الامر من هؤدون الحسين" لم  
يجز حبسه ولا مساكه فضلاب عن اسره وقتلها -

لے مناج السنة لابن تیمیہ من ۲۵۶ حج ٹانی تحت واما الحديث الذي رواه ان قاتل الحسين  
فی تأبیت من نار... الخ۔

اور الذاھبی نے المتن میں اس مسئلہ کو بالفاظ ذیل تحریر کیا ہے۔

الناصبه الذین یزعمون ان الحسین من  
الخوارج الذین شقوا العساوات یجوز قتلہ لقوله  
علیه السلام من اتاکم وامرکم علی رجل واحد یرید  
ان یفرق جماعتکم فاضربوا عنقه کاننا من کان  
آخر جه مسلم۔

وابل السنۃ یقولون قتل مظلوما شدیدا۔  
وقاتلوه ظلمته معتدون واحادیث قتل الخارج لم  
تحناوله فانه لم یفرق الجماعته ولم یقتل الا وہو  
طالب الرجوع او المضى الى یزید داخل فیما دخل  
فیہ سائر الناس معرضا عن تفریق الكلمة۔  
ان عبارات کامنہ مفہوم ماقبل میں بیان کر دیا گیا ہے۔

### خروج کا مقصد قال نہیں تھا

اور علامہ ابن تیمیہؓ نے منہاج السنۃ جو ابن مطر المحلی الشیعی کی تصنیف منش  
الکرامہ کے جواب میں لکھی گئی ہے) میں ایک روسرے مقام میں حضرت حسین ہبھٹو  
کی طرف سے دفاع کرتے ہوئے ان کے موقف کو واضح کیا ہے وہاں ذکر کرتے ہیں  
کہ:....

حضرت حسین ہبھٹو اس واقعہ میں قال کے لیے نہیں لکھے تھے۔ ان کا گمان تھا کہ  
(وہ بعض لوگ جنہوں نے کوفہ میں آنے کی دعوت دی ہے) وہ ان کی اطاعت کریں گے  
(اور ان سے تعاون کریں گے) اور اس طرح وہ اہل عراق کی ایک قوت بن کر ظاہر ہوں  
گے۔

اس کے بعد جب یہ موقعہ ان لوگوں کا انصراف اور انحراف معلوم کر لیا تو اس  
وقت آنہ موصوف ہبھٹو نے تمیں چیزوں کی طرف رجوع کرنے کا تقاضا کیا کہ:....

- ★ مجھے اپنے وطن کی طرف واپس جانے دیا جائے۔
- ★ یا مجھے اسلامی مملکت کی کسی سرحد کی طرف تکل جانے دیا جائے۔
- ★ یا مجھے یزید کے پاس جانے کا موقع دیا جائے۔

مگر مقابل فرقہ کے خالموں نے آنحضرتؐ کے ان مطالبات کو پورا کرنے سے انکار کر دیا اور انہوں نے آپؐ کو قید کر کے یزید کی طرف لے جانے کا قصد کیا۔ حضرت حسینؑ اس امر میں مانع ہوئے۔ اس پر باہم قبال واقع ہوا حتیٰ کہ آپؐ کو ٹھلا۔ شہید کر دیا گیا۔

حالانکہ حضرت حسینؑ کا ابتداء میں قبال کرنے کا کوئی ارادہ نہیں تھا (بلکہ تقاضائے حالات کے پیش نظر اپنے موقف پر نظر ٹالی کرنے کے لیے آمادہ ہو گئے تھے) منہاج السنّت میں مضمون ہے۔ اجارت ذیل درج ہے:۔۔۔۔۔

والحسین رضی عنہ مادرخ مقاتلا ولکن ظن ان الناس یطیعونہ۔ فلما رای انصرا فهم عنہ طلب الرجوع الی وطنہ او الذہاب الی الشفر اور اتیان یزید۔ فلم یمکنه اولنک الظلمہ لامن هذا۔ ولا من هذا محنع من ذالک وقاتل حتى قحل مظلوما شہیدا لم یکن قصدا ابحدا ان یقاتل لہ

### ابن خلدون کی تحقیق

بعض لوگوں کی طرف سے اعتراض کیا جاتا ہے کہ حضرت سیدنا حسینؑ نے ان احادیث کا خلاف کیا جن میں حکم ہے کہ امام وقت کے خلاف خروج کرنا منع ہے اور خروج کرنے والے کے متعلق وعیدات وارد ہیں۔

تو اس کے بواب میں مشور مورخ ابن خلدون کہتے ہیں کہ احادیث میں جس امام کے متعلق خروج منع ہے اس سے مراد امام عادل ہے اگر امام عادل نہیں تو اس کا خلاف

کرنا اور خروج کرنا منع نہیں خصوصاً جبکہ ابھی اس کی بیعت لی جا رہی ہو۔  
حاصل مرام یہ ہے کہ امام عادل کا خلاف کرنا ناجائز ہے امام جائز کے خلاف خروج  
ہوتا وہ جائز ہے۔

اور سیدنا حسین بن یاشیؑ اپنے مقام پر مجتہد تھے اور اپنے اجتہاد کی بنابری حق پر تھے۔  
وہ شہید ہیں اور مثالب ہیں لیکن باغی کے حکم میں نہیں ہیں۔  
جن لوگوں نے سیدنا حسین بن یاشیؑ کے قتل کے جواز کا قول کیا ہے وہ بالکل غلط ہیں  
امام کے مقابلہ کی منع والی روایات سے انہوں نے استدلال کیا اور یہ ان سے غلطی  
سرزو ہوئی ہے۔ وہاں امام عادل ہونے کی شرط ہے۔

اور حضرت حسین بن یاشیؑ کے دور میں امامت اور عدالت میں حضرت حسین بن یاشیؑ  
سے بڑھ کر کون زیادہ عادل شخص تھا؟

ومن اعدل من الحسين فی زمانه فی امامه و  
عدالته فی قتال اہل الاراء۔<sup>لہ</sup>

### تائید

اور ابن کثیرؓ نے بھی اس مسئلہ میں یہی چیز درج کی ہے کہ جناب حسین بن یاشیؑ کے  
درجہ اور برابری کا کوئی شخص اس وقت نہ تھا (اور لوگوں کے نزدیک یہی مفہوم و موقر  
نہیں تھا اور نہ ان کے پایہ کا تھا)۔

بل الناس إنما ميلهم إلى الحسين لأنه السيد  
الكبير وأبن بنت رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم فليس على وجه  
الارض يومئذ احد يساميه ولا يساويه ولكن الدولة  
اليزيدية كانت كلها تناوته۔<sup>لہ</sup>

یعنی اس دور کے لوگ میٹک جناب حسین بن یاشیؑ کی طرف میلان رکھتے تھے کیونکہ  
سیدنا حسین بن یاشیؑ سید کبیر تھے جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے نواسے تھے۔

---

لہ تاریخ علامہ ابن خلدون ص ۲۸۳ ج ۱۵ تحدیث متعلق الحسین بن علی بن یاشیؑ  
لہ البداية لابن کثیرؓ ص ۱۵۱ ج ۸ تحدیث قصہ الحسین و سبب خروج... اخ.

پس اس وقت ان کے برابر و مساوی کوئی شخص نہ تھا لیکن یہ یہ دی حکومت ان کے ساتھ دشمنی وعداوت رکھتی تھی۔

### ابن حجر العسقلانی کی تحقیق

ابن حجر العسقلانی نے اپنی مشہور تصنیف "فتح الباری شرح بخاری" میں اس مقام میں اس طرح تحقیق ذکر کی ہے۔

ابن حجر نے حضرت علی الرضا رض سے خوارج کے متعلق ایک روایت ذکر کرتے ہوئے لکھا ہے کہ اگر یہ لوگ امام عادل کی مخالفت میں کھڑے ہوں تو ان کے ساتھ قتال کرو اور اگر یہ لوگ امام جائز (اور فاسق) کا خلاف کریں تو ان کے ساتھ قتال مت کرو کیونکہ ان کے لیے مقابل (اور تاویل) ہے۔

اس کے بعد ابن حجر فرماتے ہیں کہ سیدنا حسین رض کا معاملہ اسی بات پر محول کیا جائے گا اور پھر الہ مدینہ کا حرہ والا معاملہ بھی اسی بات پر محول ہو گا۔

وقد اخرج الطبری لبسند صحيح عن عبدالله بن الحارث عن دجل من بنى مصر عن على وقد ذكر الخوارج فقال ان خالفوا اماماً عدلاً فقاتلوا هم وان خالقو اماماً جائزأ فلا تقاتلوا هم فان لهم مقابلة (قتل) وعلى ذلك يحمل ما وقع للحسين بن على رض ثم لا هل المدينة في الحرث

.....  
حاصل مقصد یہ ہے کہ:

امام حسین رض نے امام جائز کی مخالفت کی اور اس کی اطاعت قبول نہ کی۔ یہ اس مسئلہ میں معدود رکن کے حکم میں تھے اور ان کے لیے مقابل (اور تاویل) تھی۔  
فہلذہ اس بنا پر امام موصوف رض کا مقابلہ کر کے ان کو قتل کر دینا جائز نہیں تھا۔

لئے فتح الباری شرح بخاری لابن حجر ص ۲۵۳ - ۲۵۲ جلد ۱۲ تحت باب من ترك قتال الخوارج للثالف... الخ، کتاب استقامة المرتدين والعاديين و قاتلهم۔

## ہرسہ امور کا مطالبہ

اس کے بعد ہم دیگر اکابر علماء کے حوالہ جات پیش کرنا چاہتے ہیں جنہوں نے اس مقام میں جناب حسین ہبھٹو کی جانب سے تین امور کا مطالبہ پیش کیا جانا درج کیا ہے اور یہ مسئلہ متعدد علماء نے ذکر کیا ہے۔

چنانچہ ابن عساکر نے اس چیز کو جبارت ذیل پیش کیا ہے:—

و بعث عبید اللہ بن زیاد عمر بن سعد فقاتلهم  
فقال الحسین یا عمر اختر منی ثلاث خصال اما ان  
تحرکنی ارجع کما جنت فان ابیت هذه فسیرنی الى  
یزید فاضع یدی فی یده فی حکم مارای فان ابیت هذه  
فسیرنی الى الترک فاقاتلهم حسین اموت - الحج

مطلوب یہ ہے کہ عبید اللہ بن زیاد نے عمر بن سعد کو سیدنا حسین ہبھٹو سے قتل کے لیے بھیجا تو اس موقع پر جناب حسین ہبھٹو نے عمر بن سعد کو یہ پیش کش کی کہ اے عمر امیری طرف سے تین امور میں سے ایک بات کو آپ اختیار کریں۔

★ یا تو مجھے چھوڑ دیا جائے میں جہاں سے آیا ہوں وہیں لوٹ جاتا ہوں۔

★ اگر یہ بات نہیں تو تم مجھے یزید کی طرف لے چلو تاکہ میں اپنے ہاتھ کو اس کے ہاتھ میں دے دوں۔

پھر وہ میرے متعلق جو حکم کرے۔

★ اگر یہ بھی آپ نہیں مانتے تو مجھے ترک کی طرف روانہ کر دو میں ان سے اپنی موت تک قتال کروں گا۔

ان امور کو عمر بن سعد نے ابن زیاد کی طرف ارسال کیا تاکہ وہ سیدنا حسین ہبھٹو کو یزید کی طرف بھیجے تو اس پر شرزی الجوش نے کماکہ اس طرح نہیں ہو سکتا بلکہ حسین ہبھٹو کو ابن زیاد کے سامنے بیعت کا حکم تسلیم کرنا ہو گا۔

لیکن سیدنا حسین نے اس بات کو قبول نہیں کیا۔ اخراج اور باہم قتال واقع ہوا۔

اور علامہ اللہ حسینؑ نے سیر اعلام النباء میں سیدنا حسین ہوثی کے تذکرہ میں ان کی طرف سے تمی امور پیش کرنے کا مسئلہ جماعت ذیل ذکر کیا ہے۔

قال الحسین حين نزلوا كربلا ما اسم هذه  
الارض؟ قالوا كربلا قال كرب وبلاء وبعث عبيده الله  
لحربيه عمر بن سعد فقال يا عمر اختر مني احدى  
ثلاث اماكن تركنى ارجع او فسیرنى الى يزيد فاضع  
يدى في يده فان ابيت فسیرنى الى الحرك فاجاحد  
حصى اموت - فبعث بذالك الى عبيده الله فهم ان  
يسيره الى يزيد فقال له شمر ابن ذى الجوش لا لان  
ينزل على حكمك فارسل اليه بذالك فقال  
الحسين والله لا افعل وابطا عمر عن قتاله فبعث  
اليه عبيده الله شمر بن ذى الجوش ف قال ان قاتل والا  
فاقتله وكن مكانه۔<sup>۱</sup>

مندرجہ بالا عبارت کامفہوم یہ ہے کہ سیدنا حسین ہوثی جس وقت مقام کربلا میں پہنچے تو اس وقت آنحضرت نے اس مقام کے نام کے متعلق دریافت فرمایا کہ اس مقام کا نام کیا ہے؟ لوگوں نے کہا کہ اس کا نام کربلا ہے تو حناب نے فرمایا کہ کرب وبلاء (معیت اور آزمائش ہے)

عبيد اللہ بن زیاد نے حضرت حسین ہوثی کے ساتھ جگ کے لیے عمر بن سعد کو بھیجا حضرت حسینؑ کے پاس جب وہ پہنچا تو سیدنا حسین ہوثی نے فرمایا کہ میری طرف سے تم چیزوں میں سے ایک چیز اختیار کرلو۔

★ یا تو جس طرف سے میں آیا ہوں مجھے واپس جانے دو۔

★ یا مجھے یزید کی طرف جانے دو میں اپنے ہاتھ کو اس کے ہاتھ میں رکھوں گا۔

لئے (۱) سیر اعلام النباء للذہبی ص ۲۰۹-۲۱۰ تحت تذکرہ حسین ابن علی ہوثی۔  
 (۲) البداية لابن کثیر ص ۷۰۸ ارج ۸ برداشت القاسم بن سلام (تحت الحسين بن علی ہوثی)

★ اگر اس بات کا بھی انکار کرتے ہو تو مجھے ترکوں کی سرحد کی طرف جانے والے میں وہاں جا کر اپنے انتقال تک جہاد کروں۔

عمر بن سعد نے اس معاملہ کو ابن زیار کی طرف بھیجا اس نے یزید کی طرف لے جانے کی تجویز کا ارادہ کیا لیکن شرذی الجوش نے کہا کہ نہیں ہماں ابن زیاد کے حکم کو مانتا ہو گا اس کے باقاعدہ پر بیعت ہو گی) تو جناب حسین بن علی نے فرمایا کہ میں ایسا نہیں کروں گا (پھر اس پر قفال واقع ہوا)

ای طرح ان تین امور کے پیش کیے جانے کے واقعہ کو مشہور تاریخ طبری میں ابن جریر نے (جلد سادس ص ۲۲۰ تحت سنة ۶۰ھ طبع قدیم) حدیث عمر الدھنی کے تذکرہ میں درج کیا ہے۔

اور ابن جریر الطبری نے اپنی اسی تاریخ کے دوسرے مقام پر ص ۱۹ ج ۷ تحت سنة ۶۵ھ (حالات خلافت معاویہ بن یزید) میں بھی ان ۳ امور کو درج کیا ہے۔ خلاصہ یہ ہے کہ مندرجہ بالا مشاہر موئر خیں نے ۳ امور کے پیش کیے جانے کے واقعہ کو اپنی تصانیف میں بار بار ذکر کیا ہے پھر اس کو ابن زیار اور اس کے کارندوں نے حضرت حسین بن علی کی اس پیشکش کو تسلیم نہیں کیا پھر اس کے بعد قفال واقع ہوا۔

### شیعہ کے حوالہ جات

اس کے بعد مسئلہ ہذا کی تائید اور تصدیق کے لیے ہم اب شیعہ کے اکابر علماء کی تصانیف سے ۳ امور کے پیش کیے جانے کا مسئلہ نقل کرتے ہیں اور نقل بلخدا ہے اور صحیح ہے اور اپنی طرف سے یہ چیز نہیں پیش کر رہے بلکہ ہم اس معاملہ میں ناقل ہیں۔ اس چیز کو ناظرین کرام خوب ملاحظہ رکھیں۔

● ابو الفرج الاصبهانی المتفی ۳۵۶ھ نے اپنی مشہور تصنیف "مقالات الطالبین" میں اس چیز کو عبارت ذیل ذکر کیا ہے:۔۔۔

قال فوجہ الى عمر بن سعد فقال ماذا تريدون  
منى انى مخيركم ثلاثان تحركونى الحق بيزيد او  
ارجع من حيث جئت او امضى الى بعض ثغور

### ال المسلمين... الخ

لینی جناب امام حسین نے اپنے مقابلین کو فرمایا کہ۔  
★ مجھے چھوڑ دتا کہ میں یزید کو جا کر ملوں۔

★ یاجہاں سے میں آیا ہوں اور ہر مجھے لوٹنے رو۔

★ یا میں مسلمانوں کی کسی سرحد کی طرف جانا چاہتا ہوں اور ہر مجھے جانے دیا جائے۔

❶ الشیخ المفید (المتوفی ۴۲۳ھ) نے اپنی مشورہ تصنیف "الارشاد" میں ذکر کیا ہے  
کہ:—

ان یرجع الى المكان الذى هو منه اتى او یسیر  
الى شفر من الشفور فيكون رجلا من المسلمين له  
مالهم وعليه ما علية

اویاتی امیر المؤمنین یزید فی پیضع یدہ فی یدہ  
فیری فیما بینہ و بینہ... الخ

❷ تخلیص الشافی میں یہی مسئلہ صاحب کتاب نے بحارت زیل درج کیا ہے  
وقد روی انه قال لعمر بن سعد... الخ

او ان اضع یدی على یدیزید فهرا بن عصی یردی فی  
رأیه... الخ

❸ اور بلا باتر مجلسی نے بخار الانور جلد عاشر میں لکھا ہے۔

فی پیضع یدہ فی یدہ فیری فيما بینہ و بینہ  
رأیه... الخ

لئے مقاتل الاطائين لابي الفرج الاصلباني طبع بيروت جلد اول رجع الحديث الى مقتدى صلوات الله  
عليه۔

لئے الارشاد لشیخ المفید الشیعی ص ۴۲۲ فی ذکر حالات السین بیرون طبع طران۔

سے (۱) تخلیص الشافی ص ۱۸۶ ج ۲ فصل فی ذکر امامۃ الحسن والحسین کے آخرین طبع  
طران طبع ثالث (از شیخ ابو جعفر اللوی المتوفی ۴۳۶ھ)

(۲) تخلیص الشافی بمع الشافی طبع قدیم ص ۱۷۳ تحت مسئلہ بدرا۔

بخار الانوار از طلاق ترجمی اشیعی ص ۲۱۰ ج ۱۰ جلد عاشر تحت ماجری علیہ بعد بیعت  
الناس لیزید طبع قدیم ایرانی  
۱۰ اور شیخ عباس اشیعی نے نتیجی الامال میں نقل کیا ہے کہ  
یا آنکہ برودد در نزد امیر یزید دست خود را در دست اونہ تا اونہ برد خواہد  
بکندالغ۔

نتیجی الامال از شیخ عباس تی ص ۳۲۵ جلد اول تحت کفتو نمودن امام با عمر بن سعد  
طبع مران۔

نوٹ شیعہ صاحبان کے مندرجہ پالاحوالہ جات کا الگ الگ ترجیہ دینے کی کوئی خاص  
حاجت نہیں ہے کوئکہ ان عبارات کا مفہوم اور مطلب وہی ہے جو سابقہ سطور میں  
متعدد پارہ کو رو ہوا ہے۔

### تنبیہہ

تنبیہہ مسئلہ ہذا کو دیگر علمائے شیعہ نے بھی اپنی تصانیف میں نقل کیا ہے۔ مثلاً  
اعلام الور علی پاعلام الدینی اور عمدۃ الطالب وغیرہ وغیرہ۔  
لیکن اصل مسئلہ کے اثبات اور تائید کے لئے اس قدر حوالہ جات کافی ہیں۔

### حاصل بحث

مندرجہ بالا روایات کی روشنی میں یہ چیز ثابت ہوئی کہ:۔۔۔  
۱۔ جانب سیدنا حسین چیزیں وقتویں حالات کے تقاضوں کی بنا پر اپنے موقف پر نظر ثانی  
کے لئے آمادہ ہو گئے تھے۔

تو اس صورت میں آنحضرت صوف مفارق للجماعت نہ ہوئے اور امیر وقت کے  
بائی نہ ظہرے۔

۲۔ وہ روایات جن میں امیر وقت کے خلاف کرنے کی وعیدات پائی جاتی ہیں سیدنا  
حسین چیزیں ان کے مصادق نہیں اور وہ دعیدیں ان کوشال نہیں ہوتیں۔  
۳۔ سیدنا حسین چیزیں اور ان کے رفقاء کے قاتل ظالم اور سفاک تھے انہوں نے

اپنے نلٹ کروار اور قشیدانہ کارروائی سے آنحضرت مسیح اور آپ کے ساتھیوں کو ظلماء شہید کر دیا۔

اس طریقہ سے سیدنا حسین رضویؑ اپنے ساتھیوں کے رتبہ شہادت پر فائز ہوئے اور ان کے قاتلین کو اہل اسلام میں نفرت و تھارت کے سوا کچھ نصیب نہ ہوا۔

### سرمبارک کا یزید کے ہاں پیش کیا جانا

جس وقت سیدنا حسین رضویؑ کا سرمبارک یزید کے سامنے پیش کیا گیا تو پہلے وہ اس قتل پر خوش ہوا اگر اس کے بعد جلد ہی اس فعل پر نادم ہوا اور اس نے ابن مرجان (عبدالله بن زیاد) پر لعنت کی اور کہا: ---

لعن الله این مر جانة فانه اخر جه و اضطره وقد  
کان ساله ان يخلی سبیله او یاتنى او یکون بشعر  
من ثغور المسلمين حسی یتوفاه الله فلم یفعل بل  
ابی علیه و قتلہ

فبفختنی بقتلہ الی المسلمين، و زدع لى فی  
قلوبهم العدواۃ فابفختنی البر والفاجر بما  
اسحق عنم الناس من قتلی حسیناً، مالی ولا بن  
مر جانة قبحه الله و غصب علیه

یعنی یزید نے کہا کہ ابن زیاد نے حضرت حسین رضویؑ کو خروج پر مجبور کر دیا حالانکہ حسین رضویؑ نے اس بات کا سوال کیا تھا کہ: ---

- ۱۔ وہ ان کا راستہ چھوڑ دے اور خالی کر دے (یعنی واپسی سے مانع نہ ہو)
- ۲۔ یا حسین میرے پاس پہنچیں۔ (اور اس مسئلہ میں باہم گفتگو ہو سکے)
- ۳۔ یا وہ مسلمان کی سرحدوں میں سے کسی سرحد پر چلے جائیں حتیٰ کہ اللہ تعالیٰ ان کو وفات دے۔

۱۔ البداية لابن كثير م ۲۲۲ ج ۸ تحت ترجمہ یزید بن معاویہ۔ (طبع اول مصر)

(۲) سیر اعلام النبی للذہبی جلد ۳ م ۲۱۳ تحت الحسن بن علی رضویؑ

لیکن ابن زیاد نے ان باتوں کو تسلیم نہ کیا بلکہ ان پر انکار کیا اور ان کو قتل کر دیا  
ابن مرجانہ (ابن زیاد) نے قتل حسین کی وجہ سے مسلمانوں کے ہاں مجھے مبغوض بنادری  
اور ان کے قلوب میں میری عداوت گاؤڑ دی۔۔۔ ابن مرجانہ پر اللہ غصب کرے۔۔۔

### تبلیغ

مندرجہ حوالہ سے واضح ہوا کہ ۳۰ امور پیش کیے جانے کا واقعہ حقیقت میں پیش آیا  
تھا جیسا کہ کبار علماء و مصنفوں نے اسے نقل کیا ہے اور خود یزید بھی اس واقعہ کو دہرا کر  
ذکر کر رہا ہے اور اس واقعہ کو شیعہ اکابرین اور شیعہ علماء نے بھی پوری وضاحت کے  
ساتھ اپنی تصانیف میں درج کیا ہے۔ جیسا کہ گزشتہ سطور میں اسے ایک ترتیب سے  
نقل کیا گیا۔

### حضرت حسین رضی اللہ عنہ کے داعیان کا کروار

اس مقام میں ایک مسئلہ کی وضاحت پیش کردیا مفید معلوم ہوتی ہے کہ سیدنا  
حسین رضی اللہ عنہ کے متعلق اہل کوفہ نے پہلے اپنے امام ہونے کا اقرار کیا اور ان کو اپنے ہاں  
کوفہ میں آنے کی دعوت دی اور امداد و نصرت کا وعدہ کیا۔

لیکن پھر جب امیر شام کی طرف سے سیدنا حسین رضی اللہ عنہ کے ساتھ معارضہ اور  
مقابلہ کا حکم پہنچا تو یہی لوگ اپنے امام کی نصرت و امداد سے دست بردار ہو گئے اور حکام  
و قوت کے ساتھ مل کر ان کے خلاف قتال کیا اور آخر کار شہید کر دیا۔

یہ چیز اپنی جگہ پر حقیقت واقعہ کے درجہ میں ہے اور کوئی فرضی تخیل نہیں اس پر  
ہم آئندہ سطور میں چند ایک حوالہ جات شیعہ و سنی کتب سے پیش کرنا چاہتے ہیں۔ ان  
حوالہ جات میں مضمون بالا بالصرافت نہ کوئی ہے۔

1

اس چیز کے متعلق پہلے تو مسلم بن عقیل کا قول تحریر کیا جاتا ہے اس میں مسلم بن  
عقیل نے کوفیوں کی خداری اور بے وفائی کا اقرار کیا۔

مسلم کا یہ اس وقت کا پیان ہے جب ان کے ساتھ بیت کرنے والے لوگ آہستہ آہستہ سب کے سب ان سے دست کش ہو گئے اور روگرداں ہو گئے اور ابن زیاد نے ان کو گرفت میں لیا اور قتل کی تیاری ہو گئی۔  
ابن حبان نے کتاب الشمات میں مسلم بن عقیل کے یہ آخری الفاظ اس طرح درج کیے ہیں:—

وَيَقُولُ اللَّهُمَّ احْكُمْ بِمَا تَرَى وَبِمِنْ قَوْمٍ غَرَوْنَا وَكَذَبُوا  
نَاثِمَ خَذْلُونَا حَتَّى دَفَعْنَا إِلَى مَادَفَعْنَا إِلَيْهِ—  
... اے اللہ ہمارے درمیان اور اس قوم کے درمیان فیصلہ فرمائجنوں نے  
ہمارے ساتھ فریب کاری کی اور دعوکہ دیا اور جھوٹ بولا پھر ہم کو رسا کر دیا حتیٰ کہ  
انہوں نے ہمیں اس حالت پر پہنچا دیا (کہ ہم قتل کیے جا رہے ہیں) اس کے بعد مسلم بن  
عقیل کو قتل کر دیا گیا۔

## 2

پھر اس کے بعد جناب سیدنا حسین ہبھٹ کے اپنے ارشادات ملاحظہ ہوں:—  
واتھہ شادوت سے قبل جب سیدنا حسین ہبھٹ کو خبر پہنچی کہ مسلم بن عقیل ہانی بن  
عروة اور عبد اللہ سعتر وغیرہ شہید کر دیئے گئے ہیں تو آنحضرت ہبھٹ نے اپنے تمام  
ساتھیوں کو جمع کیا اور مندرجہ ذیل کلام ارشاد فرمایا:—  
اس کو الشیخ المفید الشیعی اپنی مشہور تصنیف "الارشاد" میں ذکر کرتے ہیں کہ:—  
وَقَدْ خَذَلَنَا شِیعَهٗ فَمَنْ أَحَبَّ مِنْكُمُ الْاِنْصَارَف  
فَلِيَنْصُرْفْ فِي غَيْرِ حَرْجٍ لَيْسَ مَعَهُ ذَمَامٌ—  
اور اسی کلام کو ملا باقر الجلبی الشیعی نے ذرا تفصیل سے جبارت ذیل نقل کیا ہے  
کہ:—

پس حضرت اصحاب خود راجع کر دو فرمود کہ خبر بمار سید کہ

لئے کتاب الشمات لابن حبان میں ۲۳۰۸ ج ۲ تحت میر مسلم بن عقیل۔  
لئے الارشاد الشیخ المفید میں ۲۰۵ ج ۲ تحت عنوان توجہ الحسنین ہبھٹ الکوفہ طبع طران۔

مسلم بن عقیل و یہانی بن عروۃ و عبد اللہ بقطر را شہید کر دند۔ شیعان مادست اذیاری ما برداشتہ اند۔۔۔ برکہ خوابد از ماجد اشود براد حرفة نیست۔۔۔

ذکورہ بالا ہر دو حوالہ جات کا خلاصہ یہ ہے کہ:۔۔۔

جتنب حسین ہبھٹو نے ارشاد فرمایا مسلم بن عقیل، یہانی بن عروۃ اور عبد اللہ سقطر کے متعلق ہمیں خبر پہنچی ہے کہ ان حضرات کو شہید کر دیا گیا ہے فرمایا کہ ہمارے شیعوں نے ہمیں رسوا کر دیا اور امداد سے دست بردار ہو گئے۔۔۔ ہمیں جو شخص یہاں سے واپس جانا چاہتا ہے واپس چلا جائے اس پر کوئی عیب اور اعتراض نہیں۔

[3]

حافظ ابن کثیر<sup>ؑ</sup> نے "البدایۃ" میں اور حافظ ابن حجر عسقلانی<sup>ؑ</sup> نے "تذیب التذیب" میں سیدنا حسین کا کلام نقل کرتے ہوئے تحریر کیا ہے کہ:۔۔۔

فقتل اصحاب الحسين ہبھٹو كلهم وفيهم بضعة عشر شابا من اهل بيته و جانه سهم فاصاب ابناءه في حجره فجعل يمسح الدم ويقول... اللهم احكم بيننا وبين قوم دعونا لينصر و نافق كلونا

یعنی سیدنا حسین ہبھٹو کے جب تمام ساتھی شہید کر دیئے گئے ان میں دس سے زیادہ جوان اہل بیت حسین ہبھٹو سے تھے۔ اس وقت آنحضرت ہبھٹو اپنے چھوٹے بیٹے کو اپنی کوڈ میں لیے ہوئے تھے کہ اس کو ایک تیر آکر لگا۔ اس کے خون کو جناب حسین ہبھٹو نے صاف کرتے ہوئے فرمایا:

لئے جلاء العيون لملا بر المجلی الشیعی ص ۲۲۱ تخت واقعہ ہے۔

لئے (۱) البدایۃ لابن کثیر م ۷۱۹ ج ۸ تخت مقتل حسین ہبھٹو سنہ ۱۴ھ۔

(۲) تذیب التذیب م ۳۵۳ جلد یہانی تخت حالات حسین ہبھٹو

(۳) مروج الذهب لل سعودی الشیعی م ۲۰ ج ۳ تخت ذکر ایام یزید بن معادیہ مقتل حسین۔

اے اللہ اہارے اور اس قوم کے درمیان فیصلہ فرمائجس نے ہمیں دعوت دی  
تاکہ ہماری مدد کریں لیکن پھر انہوں نے ہمیں قتل کر دالا۔

4

اس کے بعد یہی مضمون جناب سیدنا علی بن الحسین بن علی الرشی جو بخش (زین العابدین) کے کلام میں پیش کیا جاتا ہے۔  
جناب زین العابدین فرماتے ہیں کہ:

یہ وہ موقعہ ہے کہ کربلا میں سب حضرات کی شہادت واقع ہو چکی ہے اور یہ قائلہ کربلا سے کوفہ کے نزدیک پہنچا ہے تو اس وقت اہل کوفہ مردو زن گریہ کرتے ہوئے باہر نکلے۔

يَتَدِينُ مُشْقَقَاتُ الْجَيْوَبِ وَالرِّجَالُ مَعْهُمْ  
يُبَكُونَ - فَقَالَ زِينُ الْعَابِدِينَ بِصُوتٍ ضَنِيلٍ قَدْ  
نَهَكتَهُ الْعَلَةُ أَنْ هَنَوْلَاءُ يُبَكُونَ عَلَيْنَا فَمَنْ قَدْلَنَا  
غَيْرَهُمْ - <sup>۱۰</sup>

اس کا حاصل یہ ہے کہ اس حال میں کوفہ کی خواتین نوحہ اور میں کرہی تھیں اور اپنے گرباٹان پھاؤ رہی تھیں اور مرد حضرات ان کے ساتھ رورہے تھے (اس منظر کو دیکھ کر) جناب زین العابدین نے اپنی کمزور آواز کے ساتھ ارشاد فرمایا در آنحاکیکہ بیماری نے ان کو بڑھاں کر رکھا تھا۔ “یہ لوگ ہم پر گریہ زاری کر رہے ہیں، ہمیں ان کے بغیر کس نے قتل کیا ہے؟... مطلب یہ ہے کہ امام زین العابدین کا ارشاد ہے کہ ہم کو قتل بھی ان لوگوں نے کیا ہے اور ہم پر روتے بھی کیا ہیں۔

اس موقعہ پر جناب زین العابدین جو بخش (زین العابدین) سے پیش کیا جاتا ہے۔  
کلام فرمایا وہ ذیل میں الاحتجاج للبری سے پیش کیا جاتا ہے۔

اِيَّاهَا النَّاسُ حَاشِدُوكُمْ بِاللَّهِ هُلْ تَعْلَمُونَ اِنَّكُمْ

لئے (۱) احتجاج للبری اشیعی ص ۱۵۶ تحت بحث برا۔

(۲) تاریخ یعقوبی ص ۲۲۵ ج ۲۲ تحت مقتل حسین بن علی بخش۔

كحبتم الى ابى وخدعموه واعطی حمود من انفسكم  
العهد والبيتاق والبيعة قاتل حمود وخذل حمود فهبا  
لکم ما قد متم لانفسکم وسنوا لرايکم ...  
(اسی خطبہ میں اہل کوفہ کو خطاب کر کے فرمایا) ...

فقال على بن الحسين هيئات هيئات ايها الفدرة  
المكررة ... النج

مندرجہ بالاعبارت کا مفہوم یہ ہے کہ:

اے لوگوں میں تمیں اللہ تعالیٰ کی حشم دیتا ہوں تم یقیناً جانتے ہو کہ تم نے میرے  
والد (سیدنا امام حسین (رضی اللہ عنہ) کی طرف دعوتی مکتب لکھے اور تم نے ان کے ساتھ  
فریب کاری کی اور تم نے میرے والد کے ساتھ پختہ میثاق اور بیعت کے عمد کیے لیکن  
تم نے ان سے قتل کیا اور ان کو رسو اور ذلیل کیا۔ اور ہلاکت ہو تمارے لیے ...  
(آگے چل کر فرماتے ہیں) انہیں

بنت انسوس بنت انسوس اے دھوکہ کرنے والا اے فریب کرنے والا  
اسی طرح اس موقعہ پر حضرت زینب بنت علی الرشی (رضی اللہ عنہا) نے بھی اہل کوفہ  
کو مندرجہ ذلیل الفاظ کے ساتھ خطاب کیا۔

شم قالت يعد حمد الله تعالى والصلوة على  
رسوله عما بعد يا اهل الكوفة يا اهل الخلل والغدر  
والخذل ... النج

یعنی حمد و صلوٰۃ کے بعد حضرت زینب بنت علی (رضی اللہ عنہا) نے ارشاد فرمایا کہ اہل  
کوفہ اے بد عمدی اور بے وقاری کرنے والا اے رسول اکرنا کرنے والا ... انہیں  
مندرجہ بالا حالہ جات سے واضح ہوا کہ جو کوئی اور عراقی امام کے دائی تھی اظہار

لے الاتجاج للبری الشیعی م ۱۵۱ تخت احتجاج علی بن الحسین علیہ السلام علی اہل کوفہ جیں  
خرج من الفساط - (طبع قدیم ایران)  
لے الاتجاج للبری الشیعی م ۱۵۲ تخت خطبۃ زینب بنت علی بن ابی طالب بخفرة اہل  
الکوفة فی ذلک الیوم ... انہیں ... طبع قدیم ایران -

اطاعت و محبت کرنے والے تھے، انہوں نے یہ دنیا بازی کی۔ بر ذات برگشتہ ہو گئے اور اہل شام کے ہم زواہ گئے اور ان کے ساتھ مل کر امام حسین ہبھٹو کو شہید کر دیا۔

### شیعہ کی طرف سے تائید

ای مرح شیعہ کے کبار مجتہدین حضرات نے مقتل حسین ہبھٹو میں حاضر ہونے والوں کے متعلق تجویز کیا ہے چنانچہ المسعودی الشیعی نے ”مروج الذهب“ میں لکھا ہے کہ:

و كان جميع من حضر مقتل حسین من العساكر و حاربه وتولى قتله من أهل الكوفة خاصه لم يحضر هم شامي۔<sup>۱</sup>

یعنی مقتل حسین میں حاضر ہونے والے تمام لشکری اور مجاہدین کرنے والے تمام لوگ جو آجنباب کے قتل کے مرکب ہوئے خصوصاً اہل کوفہ میں سے تھے اور اہل شام میں سے کوئی ان میں حاضر نہیں ہوا۔

اور ملا باقر الجلی نے بخار الانوار میں لکھا ہے کہ:

حاربه وتولى قتله من أهل الكوفة خاصة لم يحضر هم شامي۔<sup>۲</sup> الخ

### حاصل کلام

حاصل کلام یہ ہے کہ:

سیدنا حسین ہبھٹو اہل کوفہ نے اپنے ہاں اپنے امام ہونے کی حیثیت سے دعوت دی نصرت و متابعت کا یقین دلایا اور شیعین امام ہونے کے دعویدار ہوئے۔ لیکن آخر میں یہی لوگ اپنے وعدوں سے پھر گئے اور اپنے امام کی اطاعت و نصرت

<sup>۱</sup> مروج الذهب للمسعودي الشیعی ص ۱۷۶ ج ۳ تخت ذکر ایام یزید بن معادیہ۔

<sup>۲</sup> بخار الانوار ملا باقر الجلی الشیعی ص ۲۳۱ ج ۱۰ تخت مسئلہ ہدا۔ طبع قدیم ایران تخت بحث ماجری علیہ بعد محدثہ الناس یزید۔

سے دست بردار ہو گئے اور انجام کار اہل شام کے طرف دار ہو گئے۔ اور ان سے مل کر آنوسوف ویٹھی کو ظلمہ شہید کر دالا۔

### اکابر صحابہ کرام الله عنہم کے فرمودات

گزشتہ سطور میں ہم نے چند ایک حوالہ جات شیعہ دوستوں کی کتابوں سے نقل کیے ہیں۔ اب اس مسئلہ پر اس دور کے اکابر صحابہ کرام ویٹھی کے نظریات ذکر کیے جاتے ہیں جن سے یہ مسئلہ مزید واضح ہوتا ہے۔

عبداللہ بن عمر ویٹھی ایک رفع تشریف فرماتھے ایک شخص نے آکر مسئلہ دریافت کیا کہ پھر کاغذ بانے پر حرم (احرام باندھنے والے) کے لیے کیا حکم ہے؟ اور اس کا کیا کرتا چاہیے؟

تو اس کے جواب میں ابن عمر ویٹھی نے سائل سے دریافت کیا۔

فقال من من انت؟ قال من اهل العراق قال انظر و  
الى هذا يسألني عن دم البعوض وقد قتلوا ابن  
رسول الله وقد سمعت رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم يقول اهـ  
ریحانی من الدنيا الله عنہم۔

یعنی ابن عمر ویٹھی نے فرمایا کہ تم کہاں سے آئے ہو؟ تو اس نے کہا اہل عراق سے ہوں تو ابن عمر ویٹھی نے فرمایا لوگوں اس شخص کی طرف دیکھو یہ شخص مجھ سے پھر کے خون بھا کا مسئلہ دریافت کرتا ہے حالانکہ انہوں نے جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی اولاد کو قتل کر دالا اور ان کا خون بھایا۔

میں نے جناب نبی اقدس صلی اللہ علیہ وسلم سے سئا ہے۔ آپ صلم فرماتے تھے کہ یہ میرے دونوں نواسے (حسن و حسین<sup>ؑ</sup>) دنیا میں میرے لیے خوبیوں ہیں۔

عبداللہ بن عمر ویٹھی کامندرجہ بالا واقعہ مقاتات ذیل میں ملاحظہ کیا جاسکتا ہے۔

(۱) مکہواۃ شریف ۵۶۹ الفصل الاول تحت ماقب اہل الیت بحوالہ بخاری شریف۔

(۲) الادب المفرد للبخاری ص ۱۶ تحت باب الولد بخلد و بنتہ۔

(باقي درسرے صفحے پر)

اممۃ المؤمنین میں سے ام سلطۃ اللہ عزیز کے پاس جب حضرت حسین ہاشمی کی شاداد کی خبر پہنچی تو اس وقت آنحضرت موصوف ﷺ نے اہل عراق (کوفیوں) پر لعنت کی اور فرمایا کوئیوں عراقوں نے حضرت حسین ہاشمی کو قتل کیا ہے اللہ تعالیٰ ان کو قتل کرے۔ انہوں نے حضرت حسین ہاشمی کو دھوکے میں ڈالا اور ذیل کیا اللہ تعالیٰ ان پر لعنت پر مائے۔

(۱۳۹۲) حدثنا شہر بن حوشب قال سمعت ام سلمة  
تقول حين جاء نعی الحسين بن علي لعنة اهل  
العراق وقالت قحلوه قتلهم الله غروه وذلوه لعنة لهم  
الله...الخ  
محتریر ہے کہ مندرجات بالا کے ذریعے اس دور کے اکابر حضرات کے نظریات  
 واضح ہو گئے۔

ان حضرات نے جناب حسین ہاشمی کے قتل کے ذمہ دار ان عراقوں کوئیوں کو قرار دیا جنوں نے حضرت موصوف ہاشمی کو اپنا امام اور حاکم وقت تسلیم کیا اور انہیں دعوت دی اور پھر ان کی نصرت اور حمایت سے دست بردار ہو گئے اور آنجلاب ہاشمی کی شاداد کا موجب ٹھہرے۔  
کو یا کہ واقعہ بڑا کے اصل ذمہ دار ان حضرات کے نزدیک یہی کوئی ہیں۔ اہل شام کی امداد کر کے شامیوں کو اپنے مقصد میں کامیاب کرنے والے یہی لوگ ہیں۔

(گزشتہ سے یونہت)

- (۱) المصنف عبد الرزاق ص ۳۱۳ ج ۳ تحت باب اتمان۔
- (۲) کتاب فضائل الصحابة لامام احمد ص ۸۲ ج ۷۸۲ تحت الحسن بن علي ہاشمی۔
- (۳) مختصر تاریخ ابن عساکر لابن عساکر لابن بدراں ص ۱۱۸ ج ۷۸۲ تحت الحسن بن علي ہاشمی۔
- (۴) تذکرہ تاریخ ابن عساکر لابن بدراں ص ۳۱۳ ج ۲۷۸ تحت الحسن بن علي ہاشمی۔
- (۵) کتاب فضائل الصحابة لامام احمد ص ۸۲ ج ۷۸۲ تحت الحسن بن علي ہاشمی۔
- (۶) المصنف لامام احمد ص ۲۹۸ ج ۶۲ تحت مسندات ام سلمہ ہاشمی۔

## نماز کا اہتمام

حضرت حسین ہبھٹو کی طرف سے اس مشکل اور شدید مصیبت کے وقت میں بھی عبادت خداوندی کا اہتمام پوری طرح مخوض رکھا گیا اور نمازوں کو ضائع ہونے سے ہر مرحلہ پر بچایا اور ان کو ادا کرنے کے لئے پوری پوری سُنی کی۔

مورخین نے واقعہ کربلا کے کئی مراحل ذکر کیے ہیں ان میں ایک موقعہ پر ذکر کرتے ہیں کہ:—

۱۔ سیدنا حسین ہبھٹو اور ان کے ساتھیوں اور ہمراہیوں نے کربلا کے میدان میں رات گزاری اور ان کی صورت حال یہ تھی کہ:— یہ حضرات نماز پڑھ رہے تھے اور استغفار کر رہے تھے اور اپنی جگہ دعاں مانگ رہے تھے اور زاری اور عابزی میں مشغول تھے اور مقابل اسپ سوار ان کو گھیرے میں لے کر نکرانی کرتے ہوئے آس پاس گھوم رہے تھے۔—

وبات الحسين واصحابه طول لي لهم يصلون  
ويستفرون ويدعون ويحضر عنون وخيوط حرس  
عدوهم تدور من ودائهم... الخ

۲۔ اور اہل تاریخ اس مسئلہ کو ایک اور مقام میں اس طرح ذکر کرتے ہیں کہ ٹالفین کے ساتھ جس روز قتل ہوا ہے اس دن امام حسین ہبھٹو نے اپنے ساتھیوں کے ساتھ مل کر میدان ہڈا میں نماز ادا فرمائی اور بتیں سوار اور چالیس پاپیادہ افراد اس میں شامل اور حاضر تھے۔

وصلى الحسين ايضا باصحابه وهم اثنان  
وشلاشون فارسا واربعون راجلا... الخ  
ایک دیگر موقعہ پر مورخین نے حضرت حسین ہبھٹو کے متعلق نماز کے اہتمام کا مسئلہ بایس طور ذکر کیا ہے کہ—

لئے البدایت لابن کثیر "ص ۷۷۸ تج ۸ تخت مفتاح مسئلہ ہبھٹو ماخوذة من کلام ائمۃ... الخ۔

لئے البدایت لابن کثیر "ص ۷۷۸ تج ۸ تخت مفتاح مسئلہ مقتول (الحسین بن علی ہبھٹو)

فریق مخالف کے ساتھ (میدان ہر) میں قبال شروع تھا تکر کا وقت ہو گیا تو آنجلاب  
بڑھنے ارشاد فرمایا "فریق مقابل کو کو قبال سے رک جائیں حتیٰ کہ ہم نماز ادا  
کر لیں۔"

دخل عليهم وقت الظبر فقال الحسين  
مر وهم فليك فوعن القتال حتى نصلى---الحـلـ  
ایسے شدید مراحل میں فرانپ خداوندی ادا فرمائ کر آئندہ کرام نے اپنے کدار  
سے واضح کر دیا کہ اسلام میں نماز ایسا فرض ہے جو کسی وقت اور کسی مرحلہ میں معاف  
نہیں ہو سکتا۔

امل اسلام کو اس سے بہرتو نصیحت حاصل کرنی چاہیے۔

لے البدایہ لابن شیراز ۱۸۳ ج ۸ تحت واقعہ ہر ا-



## ما تم کا مسئلہ اسلام کی نظر و میں

### صبر کی تلقین اور ما تم سے منع

ہم نے قبل اذیں سیرت علوی میں ۱۰۵ تحت عنوان ”ما تم“ میں یہ مسئلہ بیان کیا ہے لیکن بالا خصارہ یہاں بھی درج کیا جاتا ہے اس مسئلہ میں اسلام کی تعلیمات اور ہدایات واضح ہیں کہ مصائب کے وقت مومن کو صبرا اختیار کرنا چاہیے اور ہر حکم کی جزء و فرع سے اعتناب کرنے کا حکم ہے۔

قرآنی آیات اور احادیث نبویہ میں اس مسئلہ کے متعلقہ متعدد احکامات پائے جاتے ہیں۔ ان میں سے چند ایک نصوص پیش خدمت ہیں:۔۔۔۔۔

مثلًا ارشاد رخداؤندی ہے کہ:۔۔۔۔۔

يَا يَهَا الَّذِينَ امْتُوا إِلَى سَعْيِنَا بِالصَّبْرِ وَالصَّلَاةِ

— ان اللہ مع الصابرین (البقرہ پ ۲)

ما اصحاب من مصيبة في الأرض ولا فسق انفسكم الا في كتاب من قبل ان تبرأوا ان ذالك على الله يسيرا  
لکیلا تاسوا على ما فاتكم ولا تفرحوا بما آتاكتم  
والله لا يحب كل مختال فخور - (پارہ ۲۷ سورہ  
الحدید)

اور ارشاد رسالت اس طرح ہے کہ:۔۔۔۔۔

عن ابن مسعود رضی اللہ عنہ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ

لیس مَا مِنْ ضَرْبُ الْخَدْوَدِ وَشَقُّ الْجَيُوبِ وَدُعَى  
بِدُعَوَى الْجَاهِلِيَّةِ مَحْفَقٌ عَلَيْهِ لَهُ

عَنْ أَبِي بَرْدَةَ --- إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ مُصَاحِّهٌ قَالَ أَنَا بَرِي  
مِنْ حَلْقٍ وَحَلْقٍ وَخَرْقٍ - مَحْفَقٌ عَلَيْهِ لَهُ  
مَنْدُرَجٌ بِالآيَاتِ كَامْفُومٌ ذَلِيلٌ مِنْ دُرُجٍ كُيَاجَانَاهُ -

آیت اول:--- اے ایمان والوا صبر اور نماز کے ساتھ مدد حاصل کرو ضرور اللہ  
تعالیٰ صبر کرنے والوں کے ساتھ ہیں۔

آیت دوم۔ کوئی مصیبت زمین میں اور تمہاری جانوں میں نہیں پہنچتی مگر وہ کتاب  
میں لکھی ہوئی ہے قبل اس کے کہ ہم اس کو پیدا کریں۔ یقیناً یہ کام اللہ تعالیٰ پر آسان  
ہے۔

(ہم نے یہ خردی ہے) تاکہ تم غم نہ کھاؤ اس چیز پر جو تمہارے ہاتھوں سے رہ گئی  
اور نہ خوش ہو تم اس چیز کے ساتھ جو اس نے تم کو عطا کی۔ اللہ تعالیٰ نہیں دوست  
رکھتے ہر تکبیر اور فخر کرنے والے کو۔  
اور احادیث متفقہ بالا کامفوم یہ کہ۔

۱۔ ابن مسعود رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ جناب نبی اقدس مصلحت پر نے ارشاد فرمایا کہ جس  
فhusn نے رخاروں پر طمأنی مارے اور گرباٹوں کو چھاؤ اور جالمیت کے دور  
کی طرح واویلا کیا وہ فhusn ہماری جماعت اور امت میں سے نہیں ہے۔

۲۔ ابو بردہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہتے ہیں کہ جناب نبی اقدس مصلحت پر نے ارشاد  
فرمایا کہ میں بڑی ہوں اس فhusn سے جس نے (مصطفیٰ پر) حلق کیا (سرمنڈوا یا)  
اور اونچی آواز کے ساتھ نوح کیا اور گربیان کو چاک کیا۔

اسلام کے ان واضح فرمودات کے تحت جناب امام حسین رضی اللہ عنہ نے اپنی شارت  
سے قبل جہاں دیگر نصائح فرمائے وہاں خاص طور پر اپنی گرامی قدر ہمیشہ حضرت زینب

لے مکھواہ شریف ص ۱۵۰ تحت باب البکاء علی الیت الفصل الاول۔

لے مکھواہ شریف ص ۱۵۰ تحت باب البکاء علی الیت الفصل الاول۔

اللَّهُمَّ إِنِّي لَكُو وَصَايَا كَرْتَ هُوَ ارشاد فَرِمَايَا:---

اتقى الله واصبری و تعزی بعزاء الله  
... واعلمی ان اهل الارض یموتون وان اهل السماء لا  
بیقون وان کل شيء هالک الا وجه الله الذی خلق  
الخلق بقدرته ... واعلمی ان ابی خیر منی وامی  
خیر منی واخی خیر منی ولی ولهم ولکل مسلم  
برسول الله اسوة حسنة - ثم حرج علیها ان لاتفعل  
شیامن هذابعدمه لکہ لے

یعنی سیدنا حسین ہوشی نے اپنی ہمیشہ زینب رضی اللہ عنہا کو ارشاد فرمایا:--- اللہ  
تعالیٰ سے ذر و صبر کو مصیبت پر اللہ تعالیٰ سے تسلیم و تسلی حاصل کرو اور تین کو  
أهل ارض فوت ہو جائیں گے اور اہل السماء باقی نہیں رہیں گے اور اللہ تعالیٰ جل شانہ  
کی ذات کے سوا ہر چیز فنا ہونے والی ہے۔ اللہ وہ ذات ہے جس نے اپنی قدرت سے  
تمام حقوق کو پیدا فرمایا۔

تین کرد کہ میرے والد گرامی مجھ سے بہتر تھے اور میری والدہ محترمہ مجھ سے بہتر  
تھیں اور میرے برادر مجھ سے بہتر تھے میرے لیے اور ہر مسلمان کے لیے جناب رسول  
الله صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات القدس میں اسوہ حسنہ (عمدہ طریقہ) ہے۔  
اس کے بعد حضرت حسین ہوشی نے جناب زینب رضی اللہ عنہا کو تلقین فرمائی کہ  
میری وفات کے بعد ان چیزوں (جزع فزع وغیرہ) میں سے کوئی بات نہ کرنا (اور صبر  
افتخار کرنا)

### شیعہ کے بیانات

اسی طرح مشور قدیم مورخ یعقوبی الشیعی نے حضرت حسین ہوشی کی اپنی ہمیشہ  
حضرت زینب رضی اللہ عنہا کو بی وصایا جبارت ذیل ذکر کیے ہیں:---

وقال لها يا اخاه تعزی بعزاء الله فان لى ولکل

مسلم اسوہ بررسول اللہ ثم قال انسی اقسام عليك  
فابدی قسمی لاتشقی على جیبا ولا تخمشی على  
وجهها ولا تدعی على بالویل والثبور۔<sup>۱</sup>

یعنی سیدنا حسین بن ہبھو نے اپنی گرامی قدر خواہر حضرت زینب رضی اللہ عنہا کو ارشاد فرمایا کہ میرا اختیار کرنا اور مصیبت پر اللہ تعالیٰ سے تسلی و تسکین حاصل کرنا میرے لیے اور ہر ایک مسلمان کے لیے جناب نبی القدس صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ (اس جہان قافیٰ سے رخصت ہونے میں) اسوہ حسنہ ہے پھر امام حسین بن ہبھو نے حضرت زینب رضی اللہ عنہا کو تم دے کر فرمایا کہ میری قسم کو پورا کرنا اور میری مصیبت پر گربیان چاک نہ کرنا اور اپنے چہرے کو نہ نوچنا اور بائیے وائے کے ساتھ واویلانہ کرنا۔

اور طلاقاً تحریک مجلسی الشیعی نے سیدنا حسین بن ہبھو کے حضرت زینب رضی اللہ عنہا کے متعلق وصایا کو ذیل الفاظ کے ساتھ جلاء العیون میں ذکر کیا ہے:—

اے خواہر گرامی قدر... گربیان چاک مکنید و دم خراشید واویلانہ مکنید... الخ <sup>۲</sup>

یعنی اے ہشیرہ گرامی! (جب میں ظالموں کی تفعیل سے عالم بھاکی طرف رحلت کر جاؤں تو سوگ میں) گربیان چاک نہ کرنا۔

اور اپنے چہرہ کو زخمی نہ کرنا اور بے صبری میں واویلانہ کرنا۔

### نتیجہ

بعض لوگ منع ماتم کی روایات کے ساتھ جو ایک استثناء (الاعفاء الحسين) کا اضافہ کر کے حصیں ماتم کا بجاوز پیدا کرتے ہیں وہ ہرگز درست نہیں وجہ یہ ہے کہ جناب امام ہبھو کے آخری وصایا اور فرمانیں میں یہ استثناء موجود نہیں بلکہ ان فرمودات کے

لئے تاریخ یقوبی الشیعی ص ۲۳۳ ج ۲ تحت مقتل الحسين بن علی ہبھو۔

- لئے (۱) جلاء العیون طلاقاً تحریک مجلسی ص ۲۳۲ ج ۲ تحت بیان احوال شب عاشورا۔ طبع ایران۔  
 (۲) ناخ التواریخ مرحوم نقی لسان الملک ص ۲۵۲ ج ۲ کتاب دوم تحت وصیت کردن امام حسین زینب و دیگر اتاب مردوذن را۔ طبع قدیم۔

برخلاف و متعارض ہے لہذا یہ تاویل صحیح نہیں۔۔۔ اور تو نیمہ القول بالا یہ فضی بہ  
قاکلہ۔۔۔ کامحمدان ہے اور یہ جملہ ان کی اپنی طرف سے اضافہ کیا گیا ہے۔  
حاصل متفقہ یہ ہے کہ امام حسین ہبھٹو نے اپنے انتقال سے قبل جو وصایا اور  
ہدایات فرمائی تھیں ان میں سے چند ایک سطور بالا میں ذکر کی ہیں۔

ان بیانات سے ثابت ہوا کہ امام موصوف ہبھٹو نے اپنے اقارب کو مصیبت پر  
مبر کرنے کی نہایت ضروری تلقین فرمائی اور بے صبری اور ماتم کرنے سے سخت منع  
فرمایا اور فصوص صریح کاظرا رکھتے ہوئے سیدنا حسین ہبھٹو نے ان پر عمل کرنے کی  
نہایت تأکید فرمائی۔

امام عالی مقام کے ان واضح فرمودات کے بعد بھی اگر کوئی شخص بے صبری کا  
ظاہرہ کرتا ہے اور ماتم سروذ کے کاموں کو صواب قرار دیتا ہے تو وہ امام شہید ہبھٹو کا  
فرمانبردار نہیں ہے بلکہ آئمہ کرام کے فرمانیں سے روگردان ہے اور ان کے تأکیدی  
احکامات کو پس پشت ذاتی کامرنگ ہے۔

### تاریخ ماتم

اب ہم اس مقام میں ماتم کی تاریخی حیثیت ناظرین کرام کی خدمت میں پیش کرنا  
مناسب سمجھتے ہیں جس سے واضح ہو گا کہ ماتم (سروذ) کب شروع ہوا؟ اور کس شخص  
نے اس کی ابتداء کی؟ اور اس کو قوم میں کس نے رواج دیا؟ اور کس دور میں اس کی  
افتتاح ہوئی؟

۱۔ چنانچہ سور خسین نے لکھا ہے کہ دس محرم ۵۳۵۲ھ / ۹۶۳ء میں معز الدولہ بن  
بوقت الدبلی الشیعی نے بغداد میں عوام کو حکم دیا کہ اس روز بازاروں کو بند کر  
دیا جائے اور خواتین اور نوجہن سر بازاروں میں کھلے چروں اور  
نکھرے ہوئے بالوں سے لکھیں اور اپنے چروں پر طماچے لگائیں اور حضرت  
حسین ہبھٹو پر نوحہ اور میں کریں۔۔۔ اخ

حافظ ابن کثیر البدایہ میں لکھتے ہیں کہ:

فی عاشر المحرم من هذه السنة (۹۶۳ھ / ۵۳۵۲ھ) امر معز

الدولة بن بوية قبھے الله ان تغلق الاسواق وان  
يلبس النساء المسوح من الشعر وان يخرجن فى  
الاسواق حاسرات وجوههن ناشرات شعورهن  
يلطمن وجوههن ينحرن على الحسين بن على ابن  
ابى طالب - ولم يمكن اهل السنة منع ذالك لكثرة  
الشيعة وظهورهم وكون السلطان معهم۔

★ اور معز الدولة الطلق الشیعی نے اسی سال دوسری یہ چیز رائج کی کہ تاریخ ۱۸  
ذوالحجہ - (۹۶۳ھ / ۱۵۲۵ء) کو حکم دیا کہ بغداد میں زیب وزینت کا خوب اظہار  
کیا جائے۔

★ اور ایام عید کی طرح رات کو بازار کھولے جائیں۔

★ اور ڈھونک اور بگل وغیرہ بجائے جائیں۔

★ اور امراء و کبراء کے ابواب پر آتش روشن کی جائے۔ یہ سب کچھ عید غدیر اور  
غدر یغم کی خوشی و شادمانی میں کیا جائے۔

وفي ثامن عشر ذى الحجة منها أمر معز الدولة بن  
بوية با ظهار الزينة في بفداد وان تفتح الأسواق بالليل  
كما في الأعياد وان تضرب الدبابب والبوقات وان  
تشعل النيران في ابواب الامراء و عند الشرط فرحا  
بعيد الغدير غدير خم - فكان وقفا عجيبة مشهودا و  
بعدة شنیعة ظاہرۃ منکرۃ۔

ابن کثیر<sup>ؓ</sup> کے بیانات کے بعد اب علامہ الذمی<sup>ؒ</sup> کی طرف سے اس موقعہ کی کچھ  
توئیمات پیش کی جاتی ہیں تاکہ مسئلہ بدانا مقرر کرام کے سامنے پوری طرح واضح  
ہو جائے۔

لے البدایة لابن کثیر ص ۲۲۳ ج ۱۷ تھت سنہ ۱۴۵۲ھ طبع اول مصر۔

لے البدایة لابن کثیر ص ۲۲۳ ج ۱۷ تھت سنہ ۱۴۵۲ھ - طبع اول مصر۔

علامہ الذی میں ذکر کیا ہے۔

(۵۳۵۲) فیها یوم عاشوراء الزم معز الدولة اهل بغداد بالنوح والماتم علی الحسین بن علی ہٹھی وامر بغلق الاسواق وعلقت عليها المسوح ومنع الطباخین من عمل الاطعمة وخرجت النساء الرافضلة منشرات الشعور مضمخات الوجوه يلطممن ويفتحن الناس۔ وهذا اول مانیح عليه۔<sup>۱</sup>

وفیها (۵۳۵۲) یوم ثامن عشر ذی الحجه عملیہ الرافضۃ عہد القدیر غدیر خم ودقت الكوستات وصلوا بالصحراء صلاة العید۔<sup>۲</sup>

مندرجات بالا کا خلاصہ یہ ہے کہ:—

"الله علیه السلام مکی" کہتے ہیں کہ ۵۳۵۲ء میں عاشورا (حمر) کے روز الم بدداد نے یہی محرر الدوّلۃ الریشمی الشیعی نے لازم قرار دیا کہ حضرت حسین بن علی ہٹھی پر نوح اور ماتم کریں اور حکم دیا کہ آج کے دن بازاروں کو بند کر دیا جائے اور (در روازوں کے سامنے) ناٹ آؤ زماں کیے جائیں اور خورد و نوش کی چیزوں کو پکانے سے باز رہیں اور شیعہ عورتیں بالوں کو بکھیر کر (گھروں سے باہر) نکلیں اور اپنے چروں پر سیاہی مل کر ان پر طمأنی لگائیں۔۔۔ اس طرح لوگ قہقہ میں ڈالے گئے اور یہ پہلا وہ روز تھا جس میں نوح کا اجراء کیا گیا۔

دوسری چیز لیعنی (عید غدیر) کے متعلق علامہ الذی میں نے لکھا ہے کہ:—

اسی سال (۵۳۵۲ء) امغارہ ذو الحجه کو رافضیوں نے محرر الدوّلۃ کے حکم سے عہد غدیر (غدیر خم) قائم کی۔ اس دن طبلے اور ڈھونک بجائے گئے اور رافضیوں نے صبرا

۱۔ (۱) عبرتی خبر من غرس ۲۹۳ ج ۲۲ اللہ ہبی طبع کوہت۔

۲۔ دول الاسلام للہ ہبی ص ۱۶۰ ج ۱ اوپر طبع دکن

۳۔ (۱) دول الاسلام للہ ہبی ص ۱۶۰ ج ۱ اوپر تھانستہ ۳۵۲ طبع دائرۃ المعارف دکن۔

(۲) عبرتی خبر من غرس ۲۹۳ ج ۲۲ اللہ ہبی۔ طبع کوہت

میں کل کر نماز عید (غدیر) ادا کی۔

### تبلیغ

ناظرین کرام کو معلوم ہے کہ ظیفہ ثالث حضرت عثمان بن عفان ہبھٹھ کی شادت ۱۸ ازو الجھہ ۲۵۵ھ موافق ۶۵۵ء کو ہوئی تھی اور خلیاً لوگوں نے ان کو شہید کر دیا تھا۔ اور قابل توجہ یہ بات ہے کہ ۱۸ ازو الجھہ والی یہ عید کہیں حضرت عثمان ہبھٹھ کی شادت کی خوشنودی میں تو نہیں قائم کی جا رہی؟ غور و خوض کے بعد فیصلہ کرنا ہو گا۔

### شیعہ کی طرف سے تائید

مسئلہ پر اکو شیعہ کے اکابر علماء و مورخین نے اپنی معتبر تصانیف میں بالوضاحت ذکر کیا ہے۔

چنانچہ الشیخ عباس القمی الشیعی متھی الامال میں تحریر کرتے ہیں کہ:—

جملہ اے ازمود خین نقل کرده اندکہ درستہ سی صد و پنجاہ (۳۵۲ھ) و دو روز عاشورہ، معز الدو لة الدیلمی امر کرد ابیل بغداد رابن وحہ ولطمه و مام بر امام حسین علیہ السلام و آن کہ نبہا موبار اپریشان و صور تبار اسیا کنند و بیاندار بابہ بند د و بر د کا بہا پلاس آ ویزان نمایند و طباخین طبخ نکنند نبہا شیعہ بیرون آمدند در حالیکہ صور تبارابہ سیا بی دیگ وغیرہ سیاہ کر دہ بودند و سینہ می ندد و وحہ میکر دند و سالہا چنیں بود و ابیل السنۃ عاجز شدند از منع آن لکون السلطان مع الشیعہ۔<sup>لہ</sup>

حاصل یہ ہے کہ:—

جملہ مورخین نقل کرتے ہیں کہ ۲۵۲ھ میں عاشورہ (محرم) کے روز معز الدو لہ دہلی نے امال بنداد کو حکم دیا کہ امام حسین ہبھٹھ کے اتم پر نو د کریں اور منہ پر طماٹچے لگائیں اور خواتین اپنے بالوں کو بکھیریں اور اپنے چہروں کو سیاہ کریں۔ شہر کے بازار بند کر دیں و کافلوں پر ثاث آوریاں کریں اور باور پی کھانا نہ پکائیں اور شیعہ کی خواتین اس

لہ متھی الامال الشیعی عباس القمی میں ۲۵۲ھ اول نسل دہم تھی خورد۔ تران۔

دن گھروں سے اس حالت میں باہر آئیں کہ انہوں نے اپنے چہروں کو کالک سے سیاہ کیا ہوا تھا۔ سینہ کو بیکرتی تھیں اور نوحہ کرتی تھیں اور کئی سال اسی طرح ہوتا رہا اور اہل سنت اس فعل سے انہیں منع کرنے سے عاجز تھے کیونکہ اس وقت کا بادشاہ شیعوں کی حمایت میں تھا۔

### تبیہ

اس وقت (۵۲۵ھ) الطیع شد ابو القاسم عبای خلیفہ تھا اور معزالدولہ الدملی اشیعی اس کا وزیر اعظم تھا۔ اور اسی مسئلہ کو شیخ عباس القمی نے اپنی تصنیف تہذیب المتنی میں بھی ۵۲۵ھ کے تحت لکھا ہے کہ:—

ودربیان سال (۳۵۲ھ / ۹۶۳ء) در روز عاشوراء معزالدولہ دیلمی امر کرد مردم بغداد را کہ دکاکین و باناد بارا بہندند و طباخین طبع نکنند و قبہ بادر باناد بانصب کنند و اقامت ماتم کنند برائے سید الشہداء۔  
اس کا مطلب یہ ہے کہ اسی سال عاشورہ کے روز معزالدولہ الدملی اشیعی نے بغداد کے لوگوں کو حکم دیا کہ دکاکین اور بازاروں کو بند کر دیں اور بادر چی اپنے مٹی کو بند کر دیں اور بازاروں میں قبے (گنبد نما گول) نصب کریں اور سید الشہداء (سیدنا حسین زین الشریعہ) کے لیے ماتم کو قائم کریں۔

### تبیہ

طور بالا میں معتبر مورخین سے دو چیزیں مذکور ہوئی ہیں۔  
ایک تو مروجہ و معروفہ ماتم کی ابتداء معزالدولہ الدملی اشیعی کے دورِ حرم ۳۵۲ھ / ۹۶۳ء میں ہوئی۔ اس سے قبل ماتم کسی شکل و صورت میں اور کسی علاقہ میں قائم نہیں تھا۔

دوسری چیز عید غدیر (غدیر یوم) ہے یہ عید بھی اسی سال ۱۸ ذوالحجہ ۳۵۲ھ معزالدولہ اشیعی نے قائم کرائی۔ اس سے پہلے کسی مقام میں عید ہڈا کا وجود نہ تھا۔

ناظرین کرام اہل علم کو معلوم ہے کہ آئندہ کرام اثنا عشریں سے امام حسن عسکری  
کا انتقال ۵۶۰ھ / ۸۷۱ء میں ہوا تھا۔

چنانچہ آئندہ اثنا عشر کے تمام ادوار میں مذکورہ بالادونوں چیزوں کا وجود نہیں پایا گیا  
اور ایک طویل مدت کے بعد ان کا اجراء عمل میں آیا۔  
اب اہل علم اور فرمیدہ حضرات خود سمجھ سکتے ہیں کہ خیر القرون کے دور میں اور  
ائندہ کرام کے دور میں جس چیز کا وجود نہ پایا جائے اور اتنی مدت دراز کے بعد اس کی  
ایجاد کی جائے تو وہ کس طرح دین و مذہب میں شامل کی جاسکتی ہے؟ خوب غور  
فرائیں۔

### شہداء کربلا

مورخین نے واقعہ کربلا کے تحت بہت کچھ تفصیلات ذکر کی ہیں لیکن یہاں چند ایک  
چیزیں اختصار اذکر کی جاتی ہیں۔

حضرت سیدنا حسین رضیٰ کے رفقاء میں سے بھتر (۷۲) افراد ایک ہی دن میں  
شہید ہوئے تھے اور ان کو قبیلہ بنی اسد کے اہل الفاضری نے اسی دن دفن کیا تھا۔

وقتل من اصحاب الحسين اثنان وسبعون  
نفساً - فد فنهم اهل الفاضرية من بنى اسد بعد  
ماقتلو ابيوم واحد۔

اور فرقہ مقابل (عمر بن سعد) کے اٹھای (۸۸) افراد مقتول ہوئے۔

وقتل من اصحاب عمر بن سعد ثمانية وثمانون  
نفساً۔

اور ہاشمی حضرات میں سے اس واقعہ میں متعدد افراد شہید ہوئے۔ اس سلسلہ میں  
حافظ ابن کثیرؓ نے البدایہ میں تحریر کیا ہے کہ:۔۔۔

— حضرت علی الرضا رضیٰ کی اولاد میں سے چھ افراد شہید ہوئے۔

لے۔ البدایہ لاہور کثیرؓ ص ۱۸۹ ج ۸ تخت مقتل الحسين بن علی رضیٰ طبع اول مصر۔

جہ۔ البدایہ لاہور کثیرؓ ص ۱۸۹ ج ۸ تخت مقتل الحسين بن علی رضیٰ طبع اول مصر۔

- (۱) جعفر۔ (۲) سیدنا حسین۔ (۳) عباس (علم دار) (۴) محمد (۵) عثمان  
 (۶) ابوبکر۔
- اور سیدنا حسین رض کی اولاد میں سے دو افراد۔  
 علی اکبر، عبد اللہ۔
- اور سیدنا حسن رض کی اولاد میں سے تین افراد۔  
 عبد اللہ، القاسم، ابوبکر۔
- اور عبد اللہ بن جعفر کی اولاد میں سے دو افراد۔  
 عون، محمد۔
- اور عقیل بن ابی طالب کی اولاد میں سے چار حضرات۔  
 (۱) جعفر (۲) عبد اللہ (۳) عبد الرحمن اور مسلم بن عقیل۔  
 یہ حضرات واقعہ کربلا سے قتل شدید ہوئے۔
- فعن اولاد علی رض جعفر والحسین والعباس و  
 محمد عثمان وابوبکر۔ ومن اولاد الحسين على  
 الاکبر وعبدالله ومن اولاد اخيه الحسن ثلاثة  
 عبدالله والقاسم وابوبكر بنتوالحسن بن على ابن  
 ابى طالب۔ ومن اولاد عبدالله بن جعفر اثنان عون  
 ومحمد۔ ومن اولاد عقیل جعفر وعبدالله و  
 عبد الرحمن ومسلم قتل قبل ذالک کما قدمنا  
 مندرجہ بالا تفصیل شد اے کربلا (بائی حضرات) حافظ ابن کثیر کے قول کے مطابق  
 ہے لیکن اس کے مساوا دیگر سورخین کے اقوال بھی پائے جاتے ہیں جن میں تعداد کم  
 و بیش درج ہے۔

### تاریخ شہادت

مورخین میں سے خلیفہ ابن خیاط نے لکھا ہے کہ سیدنا حسین رض کی شہادت

لئے البدایہ لابن کثیر ص ۱۸۹ حجۃ تحت مقتل الحسين رض۔

۱۰ محرم الحرام ۱۲ھ بروز چهار شنبہ (بدھ) کو ہوئی ہے۔

وفیها قتل الحسین بن علی بن ابی طالب رحمۃ  
الله علیہ یوم الاربعاء لعشر خلون من المحرم یوم  
عاشر راء سنۃ احدی وستین ۱۲

اور حافظ ابن کثیر<sup>ؒ</sup> نے البدایہ میں لکھا ہے کہ سیدنا حسین ہبھٹو کی شہادت دس  
محرم الحرام ۱۲ھ بروز جمعہ ہوئی۔

وكان مقتل الحسين ہبھٹو یوم الجمعة یوم  
عاشر من المحرم سنۃ احدی وستین ۱۲  
تاریخی روایات میں جس طرح اختلاف ہوتا ہے روز شہادت میں اس نوع کا  
اختلاف پایا جاتا ہے۔

### قاتلین

مورخین نے لکھا ہے کہ شہادت کے وقت سیدنا حسین ہبھٹو کی عمر چھن سال تھی  
(اگرچہ اس میں دیگر اقوال بھی پائے جاتے ہیں مگر یہی قول صحیح ہے) اور آنجتاب ہبھٹو  
کو شہید کرنے والوں میں سانان بن انس الحنفی، شہزادی الجوش (ابوالسابغہ) اور خولی بن  
یزید الابنی کے اسماء خاص طور پر ذکر کیے جاتے ہیں۔ ۱۲

### دفن سرمبارک

اہل تاریخ کے نزدیک مشور بات یہ ہے کہ سیدنا حسین ہبھٹو کے سرمبارک کو  
عبداللہ ابن زیاد کے پاس (کوفہ میں) بھیجا گیا اور پھر اس نے اسے دمشق میں یزید کے

لئے تاریخ خلیفہ ابن خیاط ص ۲۲۳ اول تحت سنۃ احدی وستین۔ مقتل الحسين ہبھٹو

۱۲ البداية لابن کثیر ص ۱۹۸ ح ۸ تحت فصل حالات مقتل الحسين ہبھٹو۔

۱۲ (۱) مختصر تاریخ ابن ساکر لابن منکور ص ۱۵۶ ح ۷ تحت جوامع حدیث مقتل الحسين۔  
انج

(۲) طبقات ابن سحد ص ۳۰ ح ۶ تحت زد الجوش النبیلی، طبع یدن۔

پاس بھیج دیا تھا۔ اس چیز کو طبقات ابن سعد نے اس طرح ذکر کیا ہے کہ یزید نے آنحضرت  
بھٹھ کے سر مبارک کو رجال قریش میں سے اپنے نائب حاکم مدینہ عمر بن سعید کی  
طرف مدینہ طیبہ میں بھیج دیا اور اس نے سر مبارک کو کفن ریا اور سیدہ فاطمۃ  
الزہرا کے پہلو میں جنت البقیع میں دفن کر دیا۔

قالوا و كان عمر و بن سعيد من رجال قريش و  
كان يزيد بن معاوية قد ولاد المدينة فقتل الحسين  
و هو على المدينة فبعث اليه براس الحسين فكفنوه  
دفنه بالبقاء الى جانب قبر امه فاطمه بنت رسول  
الله صلى الله عليه وسلم لـ  
اور حافظ ابن کثیر نے لکھا ہے کہ:

فروی محمد بن سعد ان یزید بعث براس  
الحسین الى عمر و بن سعيد نائب المدينة فدفنه  
عندامہ بالبقاء لـ  
دونوں حوالہ جات کا مضمون واحد ہے اور مفہوم ایک ہی ہے جو سطور گزشتہ میں  
تحریر کیا ہے۔

### ازواج واولاد

سیدنا امام حسین بھٹھ کی ازواج مورخین نے مندرجہ ذیل ذکر کی ہیں۔

☆ لیلی بنت ابی مرّة بن عروة بن مسعود الشفیعی۔

(بعض مورخین نے اسے "آمنہ" کے نام سے ذکر کیا ہے)

☆ ام الولد (یہ علی الاصغری والده ہے)

☆ الرباب بنت امراء القیس بن عدی

☆ ام اسحاق بنت طلحہ بن عبید اللہ

لئے طبقات ابن سعد ص ۲۷۶ ج ۵ ق ۱۰۱۔ تخت عمر بن سعید۔ متع لیدن

لئے البدایہ لابن کثیر ص ۲۰۳ ج ۸ تخت و امار اس الحسین بھٹھ۔

### تسبیحہ

سیدنا حسین بیٹھ کی ایک زوجہ شیعہ علماء کی تحقیق کے مطابق شریانو بنت یزد جرد ہے جس سے جناب علی بن الحسین (زین العابدین) متولد ہوئے۔ اس رشتہ کی تفصیلات ہم نے اپنی تالیف رحماء تسمیم حصہ عثمانی میں صفحہ ۱۵۷ تحت عنوان مالی حقوق کی درائیگل کا مسئلہ۔ شیعہ کی کتاب شیع القال للشیع عبد اللہ ماقانی ص ۸۰ ج ۲ من فصل النساء باب سین و شین تحت شریانو کے حوالہ سے بطور الزام درج کر دی ہیں۔

### اولاد ذکور

جناب حضرت حسین بیٹھ کے فرزند عام طور پر چار عدد ذکر کیے جاتے ہیں۔

★ علی الاعظم (شہید کربلا)

★ علی الاصرف (امام زین العابدین)

★ جعفر (الاولم)

★ عبد اللہ (شہید کربلا)

### دختران سیدنا حسین بیٹھ

★ سکینہ

★ فاطمة



تتمہ

## زین العابدین کے مختصر احوال

(علی بن الحسین بن علی المرتضی) اس کرامی ہے اور "زین العابدین" اور "المجاد" لقب ہے اور کنیت ابو الحسین ہے اور بعض مورخین نے ابو محمد بھی ذکر کی ہے۔ والده ام ولد (اس کا نام غفران اللہ) ہے بعض نے ملاف کہا ہے۔ لے اور شیعہ علماء نے شریانو خنزیر جرد بھی ذکر کی ہے (الله اعلم)۔

ولادت مشہور قول کے مطابق ۷/۵۳۸ میں ہے۔<sup>۱</sup>

وفات ربيع الاول ۹۵-۹۵ھ مدینہ طیبہ میں ہوئی۔<sup>۲</sup>

واعد کر بلایں موجود تھے اور اس وقت ان کی عمر قریباً ۲۳/۲۲ سال تھی اور اس وقت آپ بیمار تھے، اس لیے قفال میں شامل نہیں ہو سکے۔  
امل تراجم ذکر کرتے ہیں کہ

زین العابدین ابوالحسین الہاشمی المدنی

حضر کر بلا مریضاً فقال عمر بن سعد لاعترضوا

۱) العارف لابن قتيبة الدنوری ص ۹۳-۹۴ تحت تذکرہ علی بن حسین

۲) طبقات ابن سعد ص ۱۰۹، ۱۱۳، ۱۱۴ تحت طبقہ الثانیہ من الطیفین طبع بیروت۔

۳) العارف لابن قتيبة الدنوری ص ۹۳-۹۴ تحت تذکرہ علی بن حسین

۴) طبقات ابن سعد ص ۱۰۹، ۱۱۳، ۱۱۴ تحت طبع بیروت

لہذا۔ وکان یو منذابن نیف و عشرين سنۃ۔ لـ  
لاتعرضوا للهؤلاء النساء ولا لهذا المريض

الخ۔

خلاصہ یہ ہے کہ علی بن الحسین (زین العابدین) واقعہ کریلا میں موجود تھے لیکن  
مریض اور صاحب فراش تھے (مخالف فوج کے امیر) عمر بن سعد نے کہا کہ ان کو اور ان  
کے ساتھ خواتین کو کوئی تکلیف نہ دی جائے اور اذیت نہ پہنچائی جائے۔  
تو پھر اس کے بعد ان کے ساتھ کچھ تعریض نہیں کیا گیا۔

### قابلہ کا ابن زیاد کے ہاں پھر یزید کے پاس پہنچنا

اعتمام واقعہ کریلا کے بعد حضرت زین العابدین ہبھٹھ اور ان کا تمام قابلہ کوفہ میں  
عبداللہ بن زیاد کی طرف روانہ کر دیا گیا۔ اس موقعہ کی تفصیلات سوراخین نے بہت  
لکھی ہیں لیکن ذیل میں بالاختصار لکھا جاتا ہے۔

عبداللہ بن زیاد نے آنموصوف "کو مع دیگر افراد قابلہ کے دمشق میں یزید کی  
طرف بھیج دیا۔ وہاں یزید کے ہاں چند روز قیام رہا۔ اس کے بعد یزید نے جناب زین  
العبادین ہبھٹھ کے ساتھ گفتگو کی اور کہا کہ:

اگر آپ پسند کریں تو ہمارے پاس اقامت اختیار کریں اور رہائش پذیر ہوں تو ہم  
آپ کے ساتھ مدد رحمی کریں گے اور آپ کے حق کو ملوظ رکھیں گے۔ اور اگر آپ  
پسند کریں تو ہم آپ سب افراد کو آپ کے شہر ( مدینہ منورہ ) کی طرف بھیج دیتے ہیں۔  
جناب زین العابدین " نے جواب میں فرمایا کہ ہمیں اپنے شرکی طرف واپس کر دیا  
جائے۔ پس یزید نے ان کو مدینہ منورہ بھیج دیا اور مدد رحمی کی (اور بہتر معاملہ کیا)

لـ (۱) تذكرة المخاطل للذہبی م ۲۷ ج اول تحت علی بن حسین بن علی المرتضی ہبھٹھ طبع  
بیروت

(۲) طبقات ابن سعد م ۱۰۸-۱۰۹ ج ۵ طبقہ الثانية من اهل المدينة من التابعين  
تحت علی بن حسین ہبھٹھ (طبع جدید بیروت)  
(۳) نسب قریش لمصعب الزہبی م ۵۸ تحت ولد الحسین بن علی ہبھٹھ۔

وقال لعلی بن حسین ان احببت ان تقيم عندنا  
فنصل رحمک و نعرف حقک فعلت و ان احببت ان  
اردک الی بلادک واصلک قال بل تردنی الی بلادی  
فرده الی بلاده و وصله <sup>لک</sup>

اور حافظ ابن کثیر<sup>ر</sup> نے البدایہ میں اس موقع پر گفتگو اس طرح ذکر کی ہے کہ:-  
جب یزید علی بن الحسین<sup>ر</sup> کو رخصت کرنے والا تو یزید نے آن موصوف<sup>ر</sup> سے کہا کہ:-

ولما ودعهم يزيد قال لعلی بن الحسین قبح الله  
ابن سمیہ اما والله لو انى صاحب ابیک ما سالنى  
خصلة الا اعطيه ایاها - ولد فعت الحلف عنه بكل ما  
استطعت ولو بهلاک بعض ولدی ولكن الله قضى ما  
رأیت - ثم جهزه و اعطاه مالا كثيرا وكسا هم  
واوصی بھم ذالک الرسول وقال له كاتبني بكل  
حاجة تكون لك - الخ <sup>لک</sup>  
اس کا خلاصہ یہ ہے کہ:-

ابن سمیہ (ابن زیار) کا برادر (اس نے کام بگاڑ دیا) اگر قاتل کے وقت آپ کے والد  
کے پاس میں موجود ہوتا تو وہ جس خصلت (اور بات) کا مطالبه و سوال کرتے تو ان کی  
رمایت کرتا (اگرچہ مجھے اپنا نقصان اٹھانا پڑتا) لیکن اللہ تعالیٰ نے (اپنی قضاوت در) سے  
فیصلہ کیا جو آپ کے سامنے ہے۔ اس کے بعد یزید نے سفر کی تیاری کے لئے کافی سامان  
دیا اور پوشائیں دیں اور پہنچانے والے شخص کو ان کے حق میں بترو میت کی اور کماجو  
جنز ضرورت ہو بتا دینا۔

- لئے (۱) طبقات ابن سحد ص ۱۰۹ حج ۵ تخت علی بن الحسین بن علی۔ طبع ہدودت۔  
(۲) نسب تریش لمعب الزہیری ص ۵۸ حج ۷ ولد الحسین بن علی بن ابی طالب۔  
لئے البدایہ لابن کثیر ص ۱۹۵ حج ۸ تخت واقہ کربلا سنۃ ۶۱ھ۔

## مذیثہ طیبہ کی طرف واپسی

شیعہ مولفین نے اس مقام میں بت کچھ طول طوال چیزیں نقل کی ہیں۔ تاہم درج ذیل روایت بھی ان کے مشور فاضل البری نے اپنی تصنیف احتجاج طبری میں ذکر کی ہے جو ذیل میں بالفہ نقل کی جاتی ہے:—

فقال له يزيد لا يوديهم غيرك لعن الله ابن  
مرجانة فوالله ما امرته بقتل أبيك ولو كنت  
محولياً لحاله ما قتلته ثم احسن جائزته وحمله  
والنساء الى المدينة

اس کا مفہوم یہ ہے کہ جناب زین العابدین ”گویزید نے کماکہ آپ کے قافلہ (کی خواتین) کو حرم رسول اللہ ﷺ مذیثہ طیبہ کی طرف آپ ہی پہنچائیں گے۔ ابن مرجانہ (ابن زیاد) پر اللہ تعالیٰ لحت بر سارے پس اللہ کی قسم میں نے آپ کے والد کے قتل کے لیے حکم نہیں دیا تھا اور اگر اس وقت قاتل کا میں متول ہوتا تو میں ان کو قتل نہ کرتا۔

پھر یزید نے جناب زین العابدین کے حق میں اچھا معاملہ کیا اور ان کو سواری دی اور خواتین کے لیے بھی سواری میا کی اور ان کو مدینہ منورہ روانہ کر دیا۔

## اقامت مذیثہ طیبہ

اس کے بعد جناب زین العابدین ”مذیثہ طیبہ میں اقامت پذیر ہوئے اور اس وقت کے سیاسی ہنگاموں وغیرہ سے الگ ہو کر زہد و عبادت میں مشغول رہے اور حکومت کے خلاف کسی کام میں حصہ نہیں لیا اور دیگر حضرات کی طرح انہوں نے بھی حکومت وقت کو تسلیم کر لیا اور کوئی مخالفانہ اقدام نہیں کیا۔ یہ ان کی اپنی مسیب رائے تھی جس پر وہ گامزن رہے۔

لئے احتجاج للبری الشیعی ص ۱۵۹ - ۱۶۰ ملیح قدیم ایرانی تحت احتجاج زین العابدین علی یزید بن معاویہ (سن طباعت ۱۳۰۲ھ)

## کثرت عبادت

آنچہ "فطرتی طور پر نمایت ملتی اور عبادت گزار اور شریف النفس تھے اور پہنچ گاری کے اعلیٰ مقام پر فائز تھے۔ اللہ تعالیٰ کی اطاعت اور فرمان برداری میں ان کا وقت گزرتا تھا۔

"آنہ صوف" کی کثرت عبادت کے بتعلق علماء کرام نے اس طرح ذکر کیا ہے کہ:-

قال مالک بلقنسى انه كان يصلى فى اليوم  
و الليله الفر كعة الى ان مات۔

یعنی امام مالک "فرماتے ہیں کہ مجھے یہ بات پہنچی ہے کہ امام زین العابدین شب و روز میں ایک ہزار رکعت نوافل ادا فرمایا کرتے تھے اور یہ ان کا شیوه ان کی وفات تک رہا۔

اور پیشتر سجدہ ریزی کی وجہ سے انہیں "زین العابدین" اور "سجاد" کہا جاتا تھا۔

## کثرت صدقہ

اور آنچہ صدقہ و خیرات نفیہ طور پر کرنا پسند فرمایا کرتے تھے اور صدقہ کرتے وقت فراتے تھے کہ:-

صدقہ میں دی جانے والی چیز سائل کے ہاتھ میں جانے سے پہلے اللہ تعالیٰ کے ہاں پہنچتی ہے اور اپنے ہاتھوں کی طرف اشارہ فرمایا کرتے تھے۔  
طبقات ابن سعد میں ہے کہ:-

ويقول ان الصدقة تقع في يد الله قبل ان تقع في  
يد السائل قال وأما بكتفيه۔

سلہ تذكرة الحفاظ للذہبی ص ۵۷ ح اول تحت علی بن الحسین بن علی بن الی طالب پڑھو۔  
طبع بیروت۔

سلہ طبقات لا بن سعد ص ۱۱۴ ح تحت علی بن الحسین بن علی پڑھو طبع بیروت لبنان۔

اور آنہ صوف ”کے فرزند جناب محمد باقرؑ نے اپنے والد کے متعلق یہ بات ذکر کی ہے کہ:—

میرے والد علی بن الحسینؑ کو اللہ تعالیٰ نے اپنا تمام مال اللہ تعالیٰ کی راہ میں دوبار تقدیم کر دیئے کی تو فتن عطا فرمائی اور فرماتے تھے کہ اللہ تعالیٰ توبہ کرنے والے گناہگار مومن کو پسند کرتا ہے۔

عن ابی جعفر ان اباہ علی بن حسین قاسم اللہ  
مالہ مرتین وقال ان الله يحب المؤمن المذنب  
الحواب لـ

### تورع و خشیت الہی

حضرت زین العابدینؑ کے تقویٰ اور خشیت الہی کے متعلق علماء نے متعدد چیزیں ذکر کی ہیں ان میں سے یہ جزوی گھستے ہیں کہ:—  
آپ سواری پر سواز ہو کر مکہ کرمہ تشریف لے جاتے اور پھر وہاں سے واپس ہوتے لیکن اپنی سواری کو زد و کوب نہیں کرتے تھے۔ یہ جیز ان کی خداخونی اور شفقت علی المحن پر دال ہے۔

طبقات ابن سعد میں ہے کہ:—

کان علی بن حسین یخرج علی راحلۃ الی مکہ  
ویرجع لا یقرعها۔<sup>۱</sup>

اور ان کی تواضع کو علمانے اس طرح بیان کیا ہے کہ:—

اذ امشی لا یجاوز زیدہ فخذہ

یعنی جب آپ چلتے تھے تو آپ کا ہاتھ رانوں سے متجاوز نہیں ہوتا (ان کی روشن متواضعانہ ہوتی تھی)

<sup>۱</sup> طبقات لا بن سعد ص ۱۱۳ ح ۵ تحت علی بن الحسین بن علی بیہقی ملیح بیروت لبنان۔

<sup>۲</sup> طبقات لا بن سعد ص ۱۱۳ ح ۵ تحت علی بن حسین بن علی بیہقی - ملیح بیروت لبنان۔

## اصلاح معاشرہ

جناب زین العابدینؑ نے جناب نبی کریم ﷺ کا فرمان نقل کیا ہے جو اصلاح معاشرہ سے متعلق ہے اس دور میں لوگ خفیہ طور پر رات کو درختوں سے کھجور کے خوشے کاٹ لیتے تھے اور دودھ میں پانی ملا کر فروخت کرتے تھے اس سلسلہ میں جناب نبی اقدس نے ارشاد فرمایا ہے کہ:-

شب کے وقت کھجور (کے خوشے) مت کاٹو اور دودھ فروخت کرنے کے لئے اس میں پانی مت ملاؤ۔

عن جعفر بن محمد عن ابیه عن علی بن الحسین ان رسول اللہ ﷺ قال لا يصر من نخل بليل ولا يشaben لبن بماء لمبيع

گویا کہ جناب زین العابدینؑ نے فرمان نبوت نقل فرمایا کہ امت کو معاشرتی معاملات صحیح رکھنے کی ضروری برائیت فرمائی ہے کہ ---

دن کو اگر درختوں سے کھجور کاٹی جائے گی تو نادار اور حاجت مند لوگ آجائیں گے اور ان کو کچھ حصہ بطور صدقہ و خیرات ملنے کی امید ہو گی اور رات کو یہ کام ہو گا تو وہ سرا سر محروم رہ جائیں گے۔

اس لئے رات میں کھجور کاٹنے کے عمل سے اجتناب کا حکم دیا گیا اسکے غریب عموم کو نفع پہنچ سکے۔

ای مطرح شیر خالص میں پانی کی آبیت کرنا دسرے مسلمان کے حق میں فریب دی ہے اور فروخت کے معاملہ میں برقی خصلت ہے اس وجہ سے اس کو ممنوع قرار دیا۔

## غلو سے اجتناب

ایک بزرگ بیکی بن سعید کہتے تھے کہ جناب زین العابدینؑ اس دور میں ہائیوں

لئے المفت بعد الرزاق ص ۷۱۳۲ تخت باب علاج الطعام بالليل۔

میں سے افضل تھے اور آنحضرت "لوگوں کو محبت میں غلوکرنے سے اجتناب کی نصیحت فرماتے تھے کہ:۔۔۔

اے لوگو! ہمارے ساتھ اسلام کے قادمے کے مطابق محبت رکھو۔ تم لوگوں کی محبت حد سے بڑھ کر ہمارے لیے باعث عار بن گئی ہے اور لوگ ہمارے ساتھ بغرض کرنے لگ گئے ہیں۔

عن يحيى بن سعيد قال سمعت على بن الحسين روى وكان افضل ما شعرنا ادركته يقول ايه الناس احبونا حب الاسلام فما برح بنا حبكم حتى صار علينا عاراً

خبرنا يحيى بن سعيد قال على بن حسین احبونا حب الاسلام فوالله ما زال بنا ما تقولون حتى بغضهمونا الى الناس

اسلام ما اطاعت خلائق راشدين --- ايمان ما محببت آل محمد است

لہ طبقات ابن سعد ص ۱۱۷ ج ۵ تحت علی بن الحسین بن علی روى - طبع لبنان بیروت -

لہ طبقات ابن سعد ص ۱۱۷ ج ۵ تحت علی بن الحسین بن علی روى - طبع لبنان بیروت -



## مسئلہ ہذا میں اختتامی گزارش اور قاتلین کا انجام

ناظرین کرام کے لیے واقعہ کربلا کے آخر میں چند ایک کلمات بالاختصار ذکر کر دیں  
منید ہیں جن میں اس موقعہ پر ظلم و ستم کرنے والوں کا انجام سامنے آجائے اور معلوم  
ہو سکے کہ یہ لوگ اپنے خالمانہ کردار کی پاداش میں قدرت کی طرف سے کس طرح جلد  
سزا یاب ہوئے؟ اور عالم آخرت کی عقوبات سے قبل ہی انہوں نے اپنے سفا کانہ اعمال  
کا نتیجہ کیسے پایا؟

قانون قدرت اسی طرح سے چلا آ رہا ہے کہ جو لوگ اس عالم میں ظلم و زیادتی روای  
رکھتے ہیں اور جو بڑا ستم کے مرکب ہوتے ہیں ان کو رب تعالیٰ کی طرف سے جلد یا بدیر  
اپنے کروار بند کی سزا مل جاتی ہے۔

واقعہ کربلا کے بعد بھی اسی طرح ہوا۔ چنانچہ سورخین لکھتے ہیں کہ  
۶۶ھ میں کوفہ کے علاقہ میں مختار بن ابی عبید اللہ التسعفی حضرت سیدنا  
حسینؑ کے قتل کا بدله لینے کا دعویدار ہو کر اخھا اور اپنی جماعتی قوت کے  
ساتھ مخالفین پر غالب آگیا۔

اس نے اپنے مخالفین کو جن چن کر قتل کرایا اور سیدنا حسینؑ کے  
قاتلین کا تبعیج کر کے ان کو ہلاک کیا۔

عمر بن سعد

قیار شفیعی نے عمر بن ابی وقار اس کے بیٹے حفص بن عمر بن سعد اور اس

کے دیگر ماتھیوں کو قتل کیا۔

عمر بن سعد اس جیش کا امیر تھا جس نے ۶۷ھ میں میدان کربلا میں سیدنا امام حسین رض کو شہید اور آنجلاب کے رشتہداروں اور هراہیوں کو تھہ تیق کیا تھا۔

حافظ ابن کثیر نے "مقتل عمر بن سعد" کے عنوان کے تحت عمر بن سعد اور اس کے فرزند حضن بن عمر بن سعد کے قتل کی تفصیلات درج کی ہیں اور اس موقع کے واقعات کو منفصل طور پر تحریر کیا ہے۔

(البداية والنهاية لابن کثیر ص ۲۷۳ ج ۸، تحت مقتل عمر بن سعد سنة ۶۷ھ، طبع مصر۔)

### شربن ذی الجوش

حافظ ابن کثیر الدمشقی نے لکھا ہے کہ

سیدنا امام حسین رض کے قاتلین میں شربن ذی الجوش بھی تھا اور یہ قاتلین کے سریہ کا امیر تھا۔

محارث عقی نے اس کو تلاش کر کے قتل کر دیا۔

(البداية والنهاية لابن کثیر ص ۲۷۰ ج ۸، طبع اول، مصر)

### خولی بن یزید

حافظ ابن کثیر نے اسی بحث کو تفصیل سے درج کرتے ہوئے ذکر کیا ہے کہ خولی بن یزید الاصفی نے سیدنا امام حسین رض کے سربراک کو جسم سے الگ کیا تھا۔ چنانچہ محارث عقی نے اپنے فوجی ابو عمرۃ کو خولی بن یزید کو قتل کرنے کے لیے روانہ کیا اور اس نے اسے اس کی خانگی خولی کے پاس قتل کر دیا۔

(البداية والنهاية لابن کثیر ص ۲۷۲ ج ۸، تحت سنة ۶۷ھ)

محارث بن ابی عبد اللہ عقی نے ۶۷ھ میں ایک لشکر عظیم مرتب کیا یہ آٹھ ہزار افراد پر مشتمل تھا اور ابراہیم بن الاشتر رحمۃ اللہ علیہ ان کی سعیت میں تھا اور مدد و معاون تھا۔

### عبدالله بن زیاد

علاقہ موصل میں "وقعة الخازد" کے نام سے ایک شدید ترین جنگ واقع ہوئی اور عبد اللہ بن زیاد اور اس کے ہمتوں اُوں کے خلاف یہ جنگ لڑی گئی۔ اسی جنگ میں عبد اللہ بن زیاد کو قتل کر دیا گیا اور اس کے دیگر کمی ساتھی بھی اسی جنگ میں مارے گئے۔

علامہ الذمی نے اپنی تصنیف البر میں واقعہ ہذا مخترا ذکر کرتے ہوئے تحریر کیا ہے کہ

وتوثب على الكوفة عام اول المختار بن ابى عبید وتتبع قتلة الحسين رضي الله عنه فقتل عمر بن سعد بن ابى وقاص واصرابه - وجهز جيشاً ضخماً مع ابراهيم بن الاشتر التخعي فكانوا ثمانية ألف لحرب عبد الله بن زیاد فكانت وقعة الخازد بارض الموصل -

وقيل كانت فى سنة سبع وستين وهو واضح و كانت ملحمة عظيمة -

(البر في خبر من نهر للذمی ص ۲۷۳ ج اول، تحت سنة ست وسبعين (۶۱۶) طبع کوہت)

پھر آگے چل کر دوسرا صفحہ الذمی نے تحریر کیا ہے کہ

فى المحرم ۶۷ كانت وقعة الخازد اصطلم فيها اهل الشام و كانوا اربعين الفاً ظفر بهم ابراهيم بن الاشتر وقتلت امراءهم عبد الله بن زیاد بن ابیه و حصین بن نعیر السكونی الذى حاصد

ابن الزبير رضي الله عنه ... الخ

(البر في خبر من نهر للذمی ص ۲۷۳ ج اول تحت سنة ۶۷ هـ طبع کوہت)

اسی واقعہ کو فلیفہ ابن خیاط نے اپنی تاریخ میں ص ۲۵۹-۲۶۰ جلد اول میں سنہ

۷۱۶ کے تحت بالاختصار درج کیا ہے۔

اور حافظ ابن حجر العسقلانی نے اپنی تصنیف تہذیب التہذیب میں ۳۵۲۔ ۳۵۳ جلد سالخ میں ترجمہ عمر بن مسعود بن ابی و قاص کے تحت اس کے قتل کا واقعہ تفصیل سے درج کیا ہے۔

ان واقعات میں کربلا میں تم ذہانے والوں کا انجام بد سامنے آگیا اور اپنے بدکروار کی پاداش اُسیں جلد نصیب ہو گئی۔

اور ان کی سیاہ کاریوں کی سزا ان کو جلد مل گئی۔ پانچ چھ سال کے اندر اندر خدا انی گرفت سے نہ نجٹ سکے اور قلیل مدت میں خائب و خاسر ہو گئے۔ فرمان خداوندی ہے کہ

★ انا من المجرمین منتقمون

★ وجزاء سیئة سیئة مثلها

بزرگ فرماتے ہیں کہ

تو مشو مغورد برholm خدا  
دیر گیرد سخت گیرد مرtra



## الاختتام بالختیر

مؤلف کی طرف سے احتذار پیش خدمت ہے کہ حضرات حنین شریفین  
 اللہ عزیز کے علوی شان کے مطابق احوال مرتب کرنے کا حق ہم ادا نہیں کر سکے اور ان  
 کی سیرت و سوانح کے تمام پبلوسانے نہیں لائے جاسکے۔  
 تاہم جو چیزیں اپنی ناقص جستجو کے مطابق فراہم ہو سکی ہیں ان کو ایک ترتیب سے  
 پیش کر دیا ہے۔

اس سلسلہ میں جو خای اور کمی پائی جاتی ہے اس کے لئے ہم ناظرین کرام سے  
 معذرت خواہ ہیں۔

آخر میں اللہ کریم سے التجاہ ہے کہ وہ ان چند الفاظ کو قبولیت بخشے۔ اور بندہ کے  
 لئے اسے آخرت میں نجات کا باعث بنائے اور یوم محشران حضرات اللہ عزیز کی  
 سفارش سے مستثن فرمائے۔ آمین۔

واخر دعوانا ان الحمد لله رب العالمين -  
 والصلوة والسلام على سيد الاولين والاخرين وعلى  
 الله والاصحابه وازواجه وعلى اتباعه باحسان الى  
 يوم الدين -

دعا جو باختیر

محمد نافع عطا اللہ عنہ

محمد شریف، ضلع جعفرگ

بخارب، پاکستان

رب جمادی سنت ۱۴۲۰ھ اکتوبر ۱۹۹۹ء

## مراجع برائى كتاب سوانح حضرات حسنين كرميین الظاهرية

| المتوفى | نام كتاب                                                                             |
|---------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٨٩هـ   | كتاب ازحد والرقائق لعبد الله بن مبارك الروذى -                                       |
| ٥٢١٠    | مسند الى سعى الموصلى للام الممام شيخ الاسلام الى سعى احمد بن علي بن المشنى الموصلى - |
| ٥٢١١    | المسند للحافظ الكبير ابى بكر عبد الرزاق بن حام بن نافع المجرى الصناعى -              |
| ٥٢١٢    | المسند للجعیدي للحافظ ابى بكر عبد الله بن الزبير الجعیدي -                           |
| ٥٢١٣    | كتاب الاموال - لامام ابى عبيد القاسم بن سلام البروى -                                |
| ٥٢٢٧    | السنن لعبيد بن منصور ( مجلس على )                                                    |
| ٥٢٢٠    | الطبقات الكبرى لمحمد بن سعد بن ثني الزهرى -                                          |
| ٥٢٢٥    | المسند لابى بكر عبد الله بن محمد بن ابراهيم بن عثمان بن ابى شئت الكونى ( طبع كراچى ) |
| ٥٢٣٦    | كتاب نب قریش - لابى عبد الله المصعب بن عبد الله بن المصعب الزبيرى -                  |
| ٥٢٣٠    | تاریخ غلیفة ابن خیاط ( ابو عمرو )                                                    |
| ٥٢٣١    | المسند لامام احمد بن خبل الشیانی ( سمه فتح کنز العمال )                              |

| المتن    | نام كتاب                                                         |
|----------|------------------------------------------------------------------|
| ٥٢٣١     | فقائق الصحابة لامام احمد بن حنبل الشيباني                        |
| ٥٢٣١     | كتاب السنة لامام احمد بن حنبل الشيباني                           |
| ٥٢٣٥     | كتاب المغرلاي جعفر البغدادي ابو جعفر محمد بن جعيب بن امية بغدادي |
| ٥٢٥٦     | المسجى للبغدادي - محمد بن اسحاق البخاري                          |
| ٥٢٥٦     | ادب المفرد - - -                                                 |
| ٥٢٥٦     | التاريخ الكبير - - -                                             |
| ٥٢٦٠/٢٦١ | المسجى لمسلم بن حجاج التشيري                                     |
| ٥٢٦١     | كتاب الثقات للبغدادي (احمد بن عبد الله بن صالح)                  |
| ٥٢٦٢     | تاریخ المدينة المنورة لابی زید عمر بن شبة النميري البصري         |
| ٥٢٧٥     | الرايسيل - لابی داود الجعتاني (سلیمان بن الاشعش)                 |
| ٥٢٧٦     | العارف لابن قتيبة - ابو محمد عبد الله بن مسلم الكاتب الدمشقي     |
| ٥٢٧٧     | كتاب المعرفة و التاریخ لابی يوسف يعقوب بن سفيان البصري           |
| ٥٢٧٧/٢٧٩ | انساب الاشراف لاحمد بن حمّي اليلازري                             |
| ٥٣٠٣     | السنن للنسائي - لابی عبد الرحمن احمد بن شعيب                     |
| ٥٣٠٣     | السنن الکبری - للنسائی - طبع جدید بیروتی                         |
| ٥٣١٠     | تاریخ الامم والملوک لمحمد بن جریر ابو جعفر البری                 |
| ٥٣١٠     | المختل من ذیل المذیل - - -                                       |
| ٥٣٢١     | شرح معانی الادثار لابی جعفر احمد بن محمد بن سلامت الاذدي الحادی  |

| العنوان    | نام كتاب                                                                       |
|------------|--------------------------------------------------------------------------------|
| ٥٣٥٣       | كتاب الشفقات - لام محمد بن جبان بن احمد الحسكي البستي -                        |
| ٥٣٠٠       | الفتنة و قعة الجمل للبيت بن عمرانشى الاسدى                                     |
| ٥٣٠٥       | المستدرك للحاكم ، لابي عبد الله محمد بن عبد الله نيشاپورى                      |
| ٥٣٣٠       | حلية الابولياع لابي قيم احمد بن عبد الله الاصفهانى                             |
| ٥٣٣٠       | اخبار اسبانيا                                                                  |
| ٥٣٣٦       | الاستيعاب (محمد الاصابة لابن حجر) لابن عبد البر ابو عمرو يوسف                  |
| ٥٣٣٦       | بن عبد البر النميرى                                                            |
| ٥٣٥١       | تاریخ بغداد ، للطیب ابی بکر احمد بن علی بغدادی                                 |
| ٥٣٥٦       | شف الجوب للشاعر ابی عثمان الجبوری المعروف داتائج بخشش                          |
| ٥٣٥٦       | معجمة الانساب لابن حزم ابو محمد علی بن احمد بن سید بن حزم                      |
| ٥٣٨٣ / ٣٩٠ | الاطهاری الاندلسی                                                              |
| ٥٥٧١       | شرح السیر الكبير للشمس الاممه ابی بکر محمد بن احمد بن ابی سل                   |
| ٥٥٧١       | المرغی                                                                         |
| ٥٥٩٧       | تذییب تاریخ دمشق لابن عساکر لابن بدران (عبد القادر)                            |
| ٦٢٣٠       | مختصر تاریخ دمشق لابن عساکر لام محمد بن مکرم المعروف بابن منظور                |
| ٦٢٤١       | سیرة عمر بن الخطاب لابی الفرج ابین الجوزی                                      |
| ٦٢٤٢       | اسد الغابة لابن اثیر محمد بن عبد الرحمن الشیانی الشیر عز الدین الجزری          |
|            | تفہیم الجامع لاحکام القرآن لابی عبد الله محمد بن احمد القرطبی الماکنی الاندلسی |
|            | ریاض الصالحين لمحمد بن علی بن شرف النواوی                                      |

| العنوان    | نام کتاب                                                                                      |
|------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥٦٩٣       | رياض التغرة في مناقب الحسنة المبشرة لابي جعفر احمد بن عبد الله<br>محب البرى                   |
| ٥٦٩٣       | ذخائر الحقى في مناقب ذوى القربى                                                               |
| ٥٧٣٧       | مخلوقة المصانع للشى ولد الدين ابو عبد الله محمد بن عبد الله الحبيب<br>البريزى تاليف           |
| ٥٧٣١       | كتاب التهديد والبيان في مقتل الشهيد عثمان محمد بن سعيد بن ابي بكر<br>الاندلسى                 |
| ٥٧٣٨       | تاریخ الاسلام للحافظ شمس الدین محمد بن احمد بن عثمان الذهبی                                   |
| ٥٧٣٨       | تذكرة الحافظ                                                                                  |
| ٥٧٣٨       | سیر اعلام النبلاء                                                                             |
| ٥٧٣٨       | دول الاسلام                                                                                   |
| ٥٧٣٨       | العربي في خبر من غرب                                                                          |
| ٥٧٣٨       | المستقى                                                                                       |
| ٥٧٢٨ / ٧٣٨ | مناج السنة لابن تيمية احمد بن عبد الجليل الحراني<br>الدقشى الجليل                             |
| ٥٧٥١ / ٧٥١ | اعلام الموتى لشمس الدین ابی عبد الله محمد بن ابی بکر الجليل<br>الدقشى المعروف ابن قیم الجوزیة |
| ٥٧٧٣       | البداية و النهاية لابن كثیر اسماعیل بن عمر بن كثیر عباد<br>الدین ابو الفداء الدمشقی           |
| ٥٧٧٩       | تاریخ ابن خلدون لعبد الرحمن بن محمد بن خلدون الحنفى تالیف                                     |
| ٥٨٠٧       | مجموع الروايات لنور الدین الشیخی                                                              |
| ٥٨٥٢       | الاصابة لابن حجر لابی الفضل احمد بن علی الحستانی                                              |
| ٥٨٥٢       | تذیب التذیب لابی الفضل احمد بن علی الحستانی                                                   |

| المؤلف  | نام كتاب                                                   |
|---------|------------------------------------------------------------|
| ٩٠٠     | سيرة الحلبية لعلي بن برهان الدين الحلبي                    |
| ٩١١     | الدر المصور لجلال الدين السيوطي (عبد الرحمن)               |
| ٩١١     | وفاء الوفاني أخبار دار المصطفى لور الدين السعدي            |
| ٩٢٣     | خلاصة تذكرة الكمال لصنف الدين احمد بن عبد الله المزرجي     |
| ٩٦٠     | تاریخ الحجیس لدیار البکری الشیخ حسین بن محمد بن الحسن      |
| ٩٧٣/٩٧٥ | الصواعق المحرقة لأبین حجر الستمی المکنی (احمد بن حجر)      |
| ٩٧٥     | كنز العمال لعلی المتنی السندي طبع اول و کن                 |
| ١٠١٣    | مرقاۃ شرح مکھلواۃ المصانع لملا علی القاری                  |
| ١٠٩٣    | جمع الفواد لمحمد بن سليمان الفاسی المغری                   |
| ١١٧٦    | از آلة الخناء عن خلافة الخلفاء، لشاه ولی اللہ محمد شاہ ولی |
| ١٢٣٩    | تحفة اثنا عشریة لشاه عبد العزیز محمد شاہ ولی               |
| ١٢٥٠    | تفیر القرآن لمحمد بن علی الشوکانی                          |
| ١٢٧٠    | تفیر روح العانی سید محمود آلوی بغدادی                      |
| ١٣٢٢    | الاطار السنن للشیخ محمد بن علی التمیمی                     |
| ١٣٧٨    | الفتح الربانی (ترتیب مند احمد) لعبد الرحمن السعاتی         |
| ١٣٩١    | رحماء نیشم حصہ صدیقی از مولانا محمد نافع ----              |
| ١٣٩٥    | رحماء نیشم حصہ فاروقی از مولانا محمد نافع ----             |
| ١٣٩٨    | رحماء نیشم حصہ عثمانی از مولانا محمد نافع ----             |
| ١٣٠٩    | سیرة سیدنا علی الرضا از مولانا محمد نافع ---               |
| ١٣١٢    | سیرة حضرت امیر معاویة ہردو جلد از مولانا محمد نافع --      |
| ١٣١٢    | تکملة شیخ المکلم حضرت مولانا محمد تقی عثمانی مظلوم آف      |
|         | کراچی طبع اول                                              |

## كتب شيعه

| المتوافق                         | نام كتاب                                                                     |
|----------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|
| ٥٢٥٨/٢٥٩                         | تاریخ یعقوبی لاحمد بن ابی یعقوب بن جعفر الکاتب العجای                        |
| ٥٢٨٢                             | اخبار الموال لابی حنینیفة احمد بن داود الدیوری                               |
| ٥٣٥٦                             | مقابل الطالisen لابی الفرج علی بن احسین بن محمد اصفهانی صاحب                 |
|                                  | الاعانی (تألیف ٣١٣)                                                          |
| ٥٣٣٦                             | مرور الذهب لابی الحسن علی بن احسین بن علی المسعودی                           |
| قرن الثالث                       | البغزیات او الاشیات لابی علی محمد بن محمد بن الاشت الکونی                    |
| القرن الرابع                     | رجال کشی، ابو عمرو محمد بن عمر بن عبد العزیز الکاشی من علماء                 |
| ٥٣٠٣                             | نج البلاغة تألیف شیخ سید شریف الرضی ابوالحسن محمد بن ابی                     |
| احمد احسین                       |                                                                              |
| ٥٣١٣                             | كتاب الارشاد لشیع محمد بن نعیان المفید (شیع المفید)                          |
| ٥٣٦٠                             | تلخیص الشافعی لشیع ابی جعفر محمد بن حسن شیخ الطائفه الموسی                   |
| ٥٣٦٠                             | الاماں - - -                                                                 |
| ٥٥٢٨                             | احتیاج طبری لشیع ابو منصور احمد بن علی الطبری                                |
| ٥٦٥٦                             | شرح نجع البلاغة (حدیدی) ابو حامد عبد الجمید بهاء الدین محمد                  |
| الدمائی ابن ابی الحدید           |                                                                              |
| جلاء العيون لملا محمد باقر الجلی |                                                                              |
| بحار الانوار - - -               |                                                                              |
| ٥١٢٩٧                            | نجع التواریخ از مرزا محمد تقی لسان الملک وزیر اعظم ناصرالدین قاجار شاه ایران |
| ٥١٣٠٠                            | شیع القال لعبد الله مقانی                                                    |
| ٥١٣٥٩                            | شیع الاماں لشیع عباس اتفی                                                    |
| ٥١٣٥٩                            | شیعه شیع الاماں - - -                                                        |

## مختصر سوانح مؤلف

اسم: (مولانا) محمد نافع عفان اللہ عنہ ولد حضرت مولانا عبدالغفور صاحب  
ویہ تیہہ: حضرت مولانا محمد نافع کے والد گرامی حضرت مولانا عبدالغفور صاحب  
۱۳۲۲ھ برابطاق ۱۹۱۳ء حج بیت اللہ کے لئے تشریف لے گئے۔

ان ایام میں حاجیوں کی سواری کے لئے کمک مظہر اور مدینہ منورہ کے درمیان سفر کے لئے اونٹ استعمال ہوتے تھے۔ چنانچہ آپ نے بھی مکہ مکرمہ سے مدینہ منورہ جانے کے لئے اونٹوں کی سواری اختیار کی اور مدینہ طیبہ کے "نافع" نامی ایک شخص سے ایک اونٹ کرایہ پر لیا۔ آپ کو اپنے اس شتربان کا نام بہت پسند آیا۔

مولانا عبدالغفور صاحب جب حج سے واپس تشریف لائے تو قریباً ۱۳۲۵ھ / ۱۹۱۵ء میں آپ کے ہاں فرزید متولد ہوا۔ چنانچہ آپ نے اس کا نام "نافع" تجویز کیا اور اسم "محمد" تبرکاتاں کر کے "محمد نافع" رکھا۔

### پیدائش

ایک اندازہ کے مطابق ۱۳۲۵ھ / ۱۹۱۵ء قریبی محمدی شریف ضلع جمک (ہنگاب)  
(یہ تاریخ اندازہ اذکر کی گئی ہے ورنہ صحیح تاریخ پیدائش کہیں تحریر انہیں پائی گئی)

### تعلیم و تربیت

آس موصوف نے اپنے والد گرامی سے ۱۳۵۲ھ برابطاق ۱۹۳۳ء میں قرآن مجید حفظ کیا۔ اس کے بعد ابتدائی دینی کتب کی تعلیم استاذ مولانا اللہ جویا شاہ صاحب (التومنی ۱۳۶۲ھ) اور اپنے برادر بزرگ حضرت مولانا محمد ذاکرؒ سے حاصل کی۔ اور پھر اس کے بعد مدرس اشاعت العلوم جامع مسجد پکھڑی بازار لاہل پور (فیصل آباد)

میں داخل ہوئے جہاں مولانا محمد مسلم صاحب عثمانی اور مولانا حکیم عبدالجید صاحب سے فضول اکبری علم الصیغہ اور خوییر صفری و کبری وغیرہ کتب پڑھیں۔

اسی دوران قریبے محمدی شریف ضلع جہنگ میں آپ کے بارہ بزرگ حضرت مولانا محمد ذاکر نے دارالعلوم جامع محمدی شریف کی بنیاد رکھی۔

سب سے پہلے حضرت مولانا احمد شاہ صاحب بخاری فاضل دیوبندی بطور صدر مدرس تشریف لائے۔

چنانچہ مولانا محمد نافع صاحب واپس گمراہ تشریف لائے اور مقامی دارالعلوم "جامد محمدی شریف" میں اپنی تعلیم جاری رکھی اور علم خو میں ہدایتہ الخو۔ کافیہ الفیہ اور شرح جامی علم فقہ میں قدوری۔ بدایہ (اویین) وغیرہ معموقات میں ایسا غوہی۔ مرقاۃ۔ شرح تہذیب۔ اور قطبی کا کچھ حصہ پڑھا۔

اس دوران جب جامعہ ہذا میں حضرت مولانا قطب الدین صاحب اچھالوی مدظلہ تشریف لائے تو آپ نے ان سے قطبی کا باقی حصہ اور مہذبی پڑھیں۔ اور علم فقہ میں شرح وقایہ (اخیرین) اور علم بلاغت میں مختصر معانی وغیرہ کتب پڑھیں۔

مولانا شیر محمد صاحب سے نور الانوار اور شرح وقایہ (اویین) وغیرہ کتب پڑھیں۔

بعد ازاں ۱۳۵۹ھ/۱۹۴۰ء میں جامد محمدی شریف میں مولانا غلام احمد صاحب لاہوری کے مشہور شاگرد مولانا احمد بخش صاحب از موضع گدائی (ڈیرہ عازی خان) تشریف لائے تو ان سے آپ نے جلاں۔ شرح خبۃ الفکر۔ حدایہ (اخیرین) اور دیوان تحقیقی وغیرہ کتب کی تعلیم حاصل کی۔

مزید حصول علم کے لئے آپ داں بھگراں (صلح میانوالی) تشریف لے گئے اور قرباً سات ماہ میں حضرت مولانا غلام شیخ صاحب سے مغلکوہ شریف حمد اللہ عبد المنفور (حاشیہ شرح جامی) وغیرہ کتب پڑھیں۔

اس کے بعد ۱۳۶۰ھ/۱۹۴۱ء میں آپ نے موضع انی ضلع سکبرات میں مشہور استاذ مولانا ولی اللہ صاحب گجراتی (التوفی شوال ۱۳۹۲ھ/نومبر ۱۹۷۳ء) کا شرف تکمذہ حاصل کیا

اور مختلف فنون اصول فنے میں توضیح تکویج، مسلم الشبتوت میرزا ہد ملا جلال، میرزا ہد رسالہ قطبیہ میرزا ہد امور عامة اور قاضی مبارک اور شرح عقاید نسخی و مطول وغیرہ کتب کی تعلیم حاصل کی۔ اور آخر ۱۳۶۲ھ میں دارالعلوم دیوبند (بھارت) میں داخلہ لیا اور دورہ حدیث شریف معروف طریقہ سے مکمل کیا۔ یہ وہ دور تھا جب اس مشہور دارالعلوم میں شیخ الادب والفقہ حضرت مولانا اعزاز علی صاحب امرودی، حضرت مولانا ابراہیم صاحب بیلوائی، حضرت مفتی ریاض الدین صاحب اور مولانا مفتی محمد شفیع صاحب سینکڑوں طلباء کو علوم ریاضیہ کا درس دیتے تھے اور مولانا حسین احمد مدینی صاحب جیل فرنگ میں تید تھے۔

مولانا محمد نافع نے نذکورہ بالا حضرات سے دورہ حدیث پڑھا۔

چنانچہ جب آپ آپ ۱۳۶۲ھ میں دارالعلوم دیوبند (بھارت) سے فارغ التحصیل ہوئے تو آپ کو سند فراز ۱۳۰۵ھ سے نوازا گیا۔ یہ سند ۱۳۶۳ھ / ۱۹۴۳ء میں حاصل ہوئی۔ آپ جب واپس وطن ہوئے تو اسی سال ۱۳۶۲ھ / ۱۹۴۳ء میں اپنے مقامی دارالعلوم جامعہ محمدی میں مسلسلہ تدریس شروع کیا۔

قیام پاکستان ۱۹۴۷ء کے بعد تنظیم اہل سنت والجماعت سے تعلق قائم رہا اور رد رافضیت کے خلاف کام کیا۔ پھر اس کے ساتھ تحقیقی اور تصنیفی کام کی طرف متوجہ ہوئے اور تنظیم اہل سنت کے منتہی روزہ جریدہ ”الدعوة“ میں تحقیقات نافعہ کے عنوان سے مختلف موضوعات پر مفہماں تحریر کئے۔

ای دو ران آپ نے اپنے استاد محترم حضرت مولانا احمد شاہ صاحب بخاری کے ماہنامہ ”الفاروق“ کے لئے بھی کئی مفہماں مختلف موضوعات پر تحریر کئے۔

جب ۱۹۵۳ء / ۱۳۷۳ھ میں تحریک ثتم بہت مرزا بیت کے خلاف شروع ہوئی تو اس میں بھرپور عملی حصہ لیا اور گرفتاری پیش کی اور تین ماہ پہلے جنگ میں پھر بورڈل میل لاہور میں گزارے۔ وہاں سے رہائی کے بعد اپنے استاذ مکرم حضرت مولانا احمد شاہ صاحب بخاری کے مشورہ اور ہدایات کے موافق کتاب ”رحماءۃ قسم“ کے موضوع پر تحقیقی کام کرنے کے نتیجے مواد فراہم کرنا شروع کیا۔

## تالیفات

### ۱۔ مسئلہ ختم نبوت اور سلف صالحین

۱۹۲۵ء/۱۴۰۷ھ میں قادریوں کے ایک مشہور مجلہ "الفصل" لاہور نے ایک مستقل نمبر "اجرائے نبوت" پر شائع کیا تو اس کے جواب میں آپ نے "مسئلہ ختم نبوت اور سلف صالحین" کے نام سے کتاب پر شائع کیا جس میں مرزا گیوں کے اعتراضات کا مسکت جواب دیا گیا۔

### ۲۔ حدیث تقلین

مشہور حدیث شریف..... ترکت فیکم التخلین ..... الخ پر بحث کی ہے اور "کتاب اللہ و سنتی" کے الفاظ والی روایت کی انسانید کو جمع کیا ہے اور دونوں روایات پر عمدہ مواد جمع کر کے تحقیق ذکر کی ہے۔ یہ کتاب ۱۹۲۳ء/۱۳۸۳ھ میں تالیف کی گئی۔

### ۳۔ رحماء پنجم

صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم الْجَمِيعُونَ خصوصاً خلفاء اربعہ کے باہم ربط و اتفاق کے سلسلہ میں "رحماء پنجم" کے نام سے پہلی کتاب حصہ صدیقی ۱۹۷۱ء/۱۳۹۱ھ میں تالیف کی گئی۔ دوسری کتاب حصہ فاروقی ۱۹۷۶ء/۱۳۹۶ھ اور تیسرا کتاب حصہ عثمانی ۱۹۷۸ء/۱۳۹۸ھ میں تالیف کی گئی۔

اور ان ہر سر جلد میں خلفاء اربعہ کے باہمی تعلقات نبی کے علاوہ محبت و اخوت کے باہمی روابط کو واضح کیا گیا ہے۔ کتاب "رحماء پنجم" ایک مشہور علمی تحقیقی تالیف ہے۔ اس کتاب سے مؤلف کے کئی ہم عصر جید علماء نے استفادہ کیا۔ مثلاً مولانا محمد تقی عثمانی صاحب مدظلہ نے اپنی کتاب "مکمل فتح المکرم فی شرح الحکم جلد سوم" میں اس کتاب کے اقتباسات نقل کئے ہیں اور حوالہ جات دیئے ہیں جس سے اس تالیف کی اہمیت کا اندازہ کیا جاسکتا ہے۔

### ۴۔ مسئلہ اقربا پروری

یہ کتاب ۱۹۸۰ء/۱۴۰۰ھ میں حضرت عثمان ذوالنورین رضی اللہ عنہ پر معاندین کے اقربانو ازی کے طعن کے جواب میں تالیف کی گئی۔  
یہ کتاب رحماء بنی تمہ حصہ عثمانی کا ایک تکملہ ہے۔

### ۵۔ حضرت ابوسفیانؓ اور ان کی اہلیہ

یہ کتاب ۱۹۸۳ء/۱۴۰۳ھ میں تالیف کیا گیا اور اس میں حضرت ابوسفیانؓ بن حرب اور ان کی اہلیہ کے مختصر کوائف کے علاوہ ان کی اسلام میں خدمات کا ذکر کیا گیا ہے۔  
بعد ازاں دوسرے ایڈیشن میں یزید بن ابی سفیانؓ اور حضرت ام حبیبؓ کے تذکرہ کا اضافہ کیا گیا۔

### ۶۔ بنات اربعہ

اس تالیف میں کتاب و سنت اور جمہور علماء الحسن و شیعہ کی مستند کتب سے ثابت کیا گیا ہے کہ جناب نبی کریم ﷺ کے چار صاحبو زادیاں تھیں۔  
یہ تالیف ۱۹۸۲ء/۱۴۰۲ھ میں مکمل ہوئی۔ کتاب میں چاروں صاحبو زادیوں کے متعلقہ حالات و سوانح کو جمع کر دیا گیا ہے۔

### ۷۔ سیرۃ سیدنا علی المرتضیؑ

اس تالیف میں سیدنا علی المرتضیؑ رضی اللہ عنہ کے حسب و نسب کے علاوہ آس جناب کی غلو عقیدت اور تقدیر شان سے بالاتر ہو کر صحیح سوانح حیات لکھنے کی سی کی گئی ہے اور مختلف شبہات کا ازالہ بھی کر دیا گیا ہے۔  
یہ تالیف ۱۹۸۸ء/۱۴۰۹ھ میں مکمل ہوئی۔

### ۸۔ سیرۃ سیدنا امیر معاویہؓ

صفر ۱۴۹۰ھ میں یہ کتاب دو جلدیں میں تالیف کی گئی ہے۔  
ایک جلد میں سیدنا امیر معاویہ بن ابی سفیانؓ کی سوانح حیات اور اسلام میں ملی خدمات

کا ذکر ہے۔

جبکہ دوسری جلد میں معاندین کی طرف سے آپ پر دارد کردہ تقریباً اکتا یہ مطاعن کا مسکت جواب تحریر کیا گیا ہے۔

## ۹\_فائد نافعہ

رجب ۱۳۲۰ھ / اکتوبر ۱۹۹۹ء میں یہ کتاب دو جلدیں میں تالیف کی گئی۔

پہلی جلد میں عام طور پر ”دفاع عن الصحابة“ کا مضمون مفصل ذکر کیا گیا ہے۔ جبکہ دوسری جلد میں حضرات حسین شریفؑ کی سوانح حیات کو مرتب کیا گیا ہے اور ساتھ ہی ان حضرات کی شہادتوں کو صحیح طور پر بیان کر دیا گیا ہے۔

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

## رائے گرامی حضرت مولانا عبدالستار تونسوی دامت برکاتہم عالیہ

الْحَمْدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، وَالصَّلٰوةُ وَالسَّلَامُ عَلٰى خَاتِمِ النَّبِيِّينَ وَالْمُرْسَلِينَ  
وَعَلٰى أٰلِهٖ وَآصْحَابِهِ أَجْمَعِينَ أَمَّا بَعْدُ

اس پر آشوب دور میں جہاں شعائر اسلام کا اختلاف و اختخار اور امور دین سے اعراض و انکار روزمرہ کے مشاغل بن گئے ہوں اور دین متنین داخلی و خارجی فتوؤں سے ہمکنار ہو، آئے دن فتوؤں کا ایک سیالاب امنڈٹا چلا آ رہا ہوا اور اہل یا مل کی ریشہ دو ایساں اور کارستانیاں ”مِنْ كُلِّ حَدَبٍ يَنْبِلُونَ“ کی صورت فمووار ہو رہی ہوں، کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ کی تحریف و انکار کے نئے میں دنیا میں روز افرزوں ہوں اور حب اہل بیت کے نام پر صحابہ سے نفرت و بیزاری کا بیج بوسایا جا رہا ہو، حتیٰ کہ اسلام کے نام پر پورا کفر مسلط کیا جا رہا ہو۔ ایسی عجیب صورت حال میں معاشرین کی یہ روشن کتنی دلخواز ہے کہ تربیت یا نشان رسول کو ہدف طعن و تشقیق بنانے میں کوئی کسر اخلاق دکھی جائے اور خلقانے ملائی حضرات صدیق و فاروق و غنی رضی اللہ عنہم کی تکفیر و سب و شتم میں طبع آزمائی کر کے دل کی آگ بھائی جائے۔ گویا نام نہاد جیا، مجر اسلام کی جڑ کا شے کو تیار بیٹھے ہیں۔ (نحو ز باللہ من ذکر)

ع چوں کفر از کعبہ بر خیزد کجا مادر مسلمان

اس کرپناک داستان کا آغاز اس تحریک و تغزیب سے ہوا جس کے پر چار گندمگان شیعہ اثنا عشری اور روافض کے نام سے مشہور ہیں۔ مگر شیعی نظریات کے اولين موجہ عبد اللہ بن سہا یہودی اور اس کے رفقاء تھے۔ جنہوں نے یہودیت کی شر پر اسلامی فتوحات و ترقی کو روکئے اور امت مسلمہ کی وحدانیت کو پارہ پارہ کرنے کے لئے خطرناک چالیں چلیں۔ ہن سماں نے سب سے پہلے نظریہ امامت ایجاد کر کے اس کا خوب پر چار کیا اور پھر ساتھ ہی اصحاب ملاقوں کی تکفیر اور ان پر واثکاف الفاظ میں سب و تمرأ کرنے کا آغاز کیا جس کا اقرار شیعہ مجتہدین مثاً ابو عمر رکشی، مامقانی اور باقر مجبلی جیسے لوگ بھی اپنی کتب معتبرہ میں کرچکے ہیں۔ بلکہ شیعہ

مجتهدین نے لکھا کہ ”فِيْمَا هُنَّا قَالَ مَنْ خَالَفَ الشِّعِيْةَ أَصْلَ الشِّيْعَةِ وَأَرْفَضَ مَا حُوذَ مِنَ الْيَهُودِيَّةِ“ (فرق الشیعہ، ص ۳۰، رجال کش ص ۱۰۸، تنقیح القال ص ۸۷، بخار الانوار ص ۲۸۷، تفسیر مرآۃ الانوار ص ۶۲) یعنی یہیں سے وہ لوگ جو شیعہ کے مقابل ہیں یہ کہتے ہیں کہ شیعیت و رافضیت، یہودیت سے ماخوذ ہے۔... نیز مرتضیٰ علام احمد قادریانی دجال بھی اپنی کتاب میں ایک موقف پر لکھتا ہے کہ

”میرے استاد ایک بزرگ شیعہ تھے اُن کا مقولہ تھا کہ دین کا علاج فقط تلوڑ اور تبراء ہے یعنی آئندہ اہل بیت کی محبت کو پرستش کی حد تک پہنچا دینا اور صحابہؓ رضی اللہ عنہم کو گالیاں دیتے رہنا، اس سے بہتر کوئی علاج نہیں۔“ (دفون البلاء ص ۷) اس سے واضح ہوا کہ قادریانیت، شیعیت کی پیداوار ہے۔ جبکہ شیعیت، یہودیت کا چہ بہ ہے۔

کند ہم جس با ہم جس پرداز

بہر حال شیعہ مجتهدین کی صراحت سے صاف معلوم ہوتا ہے کہ این سبائیں نے عقیدہ امامت کے ذریعے حب آللہ رسولؐ کا لبادہ اور ہر کر فاق اور ترقیت کے سیاہ و دیسراں پر دے میں شیعیت کی بنیاد رکھی۔ اس اسلام دشمن تحریک میں ظاہراً صحابہؓ گومور و طعن ہایا گیا۔ مگر اہل علم سے ٹھنی نہیں کہ شیعہ امامیہ کو اصالۃ جو کچھ عادات تھی وہ اسلام، قرآن اور صاحب قرآن سے تھی۔ صحابہؓ کو مور و طعن مخصوص اس لئے ہایا گیا کہ قرآن حکیم اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت کے چشم دید کوہ صحابہؓ تھی ہیں، جب یعنی گواہ مجرور ہو جائیں گے تو سارے دین سے اعتناد اٹھ جائے گا۔ اسی لئے امام ابوذرؑ نے فرمایا: ”إذَا رَأَيْتَ الرَّجُلَ يَتَنَقَّصُ أَحَدًا مِنْ أَصْحَابِ رَسُولِ اللَّهِ مُنْكِرًا فَاغْلُمْ أَنَّهُ زَنْدِيقٌ“ (ابوزرعہ الرزاکی ص ۱۹۹، ص ۲۳۱) جب تم ایسے شخص کو دیکھو کہ جو صحابہؓ کی تنقیص و تردید کرتا ہے تو جان لو کہ وہ زندیق ہے، پس اسی سبب سے ہم سمجھتے ہیں کہ فتنہ رفض کئی وجہ کی بناء پر عام کھلے کفر و زندق سے کہیں زیادہ سمجھیں ہے۔ لیکن عوام الناس حب اہل بیتؐ کے خوشنمازی سے دھوکہ کھائے اور اہل تشیع کو مسلمانوں ہی کا ایک فرقہ تصور کرنے لگے۔ یہ غلط ہیں اس وجہ سے ہوئی کہ شیعوں کی کتب اصلیہ نایاب تھیں اور ان کے عقائد و نظریات کا کچھ مایا نبیعی کسی کو علم نہ ہو۔ کا اور ساتھ ہی شیعیت پر کتمان و ترقیت کی سیاہ چادر تھی رہی، ورنہ شیعہ اثنا عشریہ مذهب نہ صرف بے شمار

ضروریات دین کا مکحروک مکذب ہے بلکہ اس کا کلمہ سے لے کر قرآن تک مسلمانوں سے جدا ہے۔ انہیں مسلمان کہنا خود اسلام کی نفع ہے۔ علماء امت ہمیشہ مسلمانوں کو ان کی شفاقت و ضلالت اور کفر و فنaq سے آگاہ کرتے رہے۔ مثلاً علامہ محمد بن ابی بکر العرابی، شیخ الاسلام علامہ ابن تیمیہ اور حضرت شاہ عبدالعزیز صاحب محدث دہلویؒ دیگر حرم۔ آج سے تقریباً پون صدی قبل استاذی المکرم امام اہلسنت حضرت علامہ مولانا عبد الشکور صاحب لکھنؤی نے اشاعتیہ کے کفریہ عقائد مثل تحریف قرآن، عقیدہ بدآ، عقیدہ امامت، تکفیر صحابہؓ اور قذف عائشہؓ کی بیانات پر ان کی تکفیر کا فتویٰ جاری کیا۔ جس پر مشاہد دیوبند شیخ الاسلام حضرت اقدس مولانا و مرشدنا سید حسین احمد صاحب مدفیٰ، حضرت علامہ شبیر احمد عثمانی، حضرت مولانا محمد ابراہیم صاحب بليادیؒ، حضرت مولانا اعزاز علی صاحبؒ اور حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحبؒ جیسے اساطین علم کے تقدیمی و تخطی ثابت ہیں۔ ..... دیکھئے۔

(ماہنامہ بیانات ص ۹۳، ص ۹۲، ص ۷۰، ص ۷۵) اکٹھیں اور اشاعتیہ کے

بارے میں علماء کرام کا متفقہ فیصلہ)

احقر بھی شیعہ عقائد کی تفصیل اپنی عربی تالیف "کشف الوعن فی عقیدة الروافض" میں تحریر کر چکا ہے۔ اہل ذوق مراجعت فرمائیں۔ مگر اس کے علاوہ شیعہ سنی کے مابین زراعی مسائل پر میں خود ایک جامع کتاب کی ضرورت عرصے سے محسوس کر رہا تھا مگر تبلیغی مصروفیت کے ساتھ فرقہ باطلہ سے مناظروں کی مشغولیت، تدریسی امور اور دیگر وقتی مشاغل نے اس قابل نہ چھوڑا کہ اس حوالے سے کوئی ضخیم کتاب مرتب کر سکوں مگر اس سلسلے میں عالم شہیر، محقق کیبر حضرت مولانا محمد نافع صاحب ادام اللہ تعالیٰ بقاء بالخیر، نے ہر عنوان سے الگ الگ ایک جامع کتاب تالیف فرمائی ہے۔ بندہ نے ان کی اکثر کتب مثلاً رحمۃ بنیہم (مکمل)، حدیث علیہم السلام، بنات اربعہ، سیرۃ حضرت علی الرضاؑ، سیرۃ امیر محاویؒ وغیرہ دیکھیں اور ابھی ان کی نئی تالیف فوائد نافعہ ہر دو جلدوں کو تقریباً اکثر مقامات سے دیکھا ہے۔ ماشاء اللہ موصوف نے اہل سنت والجماعت کی ترجمانی کا حق ادا کر دیا ہے۔ محمد اللہ میری دیرینہ آرزو پوری ہو گئی ہے۔ بلا مبالغہ عرض ہے کہ عدمی الفرست ہونے کی وجہ سے میں خود ابھی جامع کتب نہ لکھ سکتا۔ مولانا موصوف کی مذکورہ کتب میں درج شدہ ولائل شہوں، حوالے صحیح اور

مطابقی ہیں۔ ان کی تحقیق اینیں سے اندازہ ہوتا ہے کہ وہ ریت کے ذرات سے سونا الگ کرنا جانتے ہیں۔ فاضل محقق نے مقامِ صحابہؓ اور مقامِ ائمہ بیتؓ کی وضاحت کر کے نہ صرف مسلم حلقہ کو واضح کیا ہے بلکہ روافض کے اعتراضات اور تکلیف و شبہات کا خواب استیصال کیا ہے۔ مولانا کی تالیفات روافض خود ساختہ نظریات پر ضرب کاری ہیں۔ ردِ مطاعن میں ان کا انداز تحریر عالمان، محققانہ مگر مصلحانہ ہے۔ یہ کتب عقل سلیم و فہم مستقیم رکھنے والے حضرات کے لئے باعثِ ہدایت اور اہلی باطل پر اتمامِ محبت ہیں۔ لیه لک من هلک عن بینة و  
یحییٰ مَنْ حَيَّ عَنْ بَيْنَةٍ .....

احقر اپنے حلقة کے علماء کرام و طلباء کو مشورہ دیتا ہے کہ مذکورہ کتب سے ضرور استفادہ کریں۔ دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ مصنف کی یہ عظیم کاوش قبول فرمائے اور اسے مسلمانوں کے لئے شروع نافع بنائے۔

آمین بارب العالمین

محمد عبدالستار تونسی عفاف اللہ عنہ

رئیس تنظیم ائمۃ السنۃ پاکستان)

کیم جمادی الاولی ۱۴۲۳ھ



# قرآن کریم الْحَمْدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعٰالَمِينَ

---

❖

تألیف

ڈاکٹر عائشہ عبدالرحمٰن بنت اشاطی

پروفیسر مطہر العابدی - دارالحیرث شعبہ علمیات  
بلده القیرین - غرب

---

❖

مترجم  
محمد رضی الاسلام آنندی

کتاب مارکیٹ، غریبی سڑک  
اردو بازار، لاہور 7235094

دِ الْكِتَاب

# مولانا مودودی کی تحریک اسلامی

مع

## جماعت اسلامی و اسلامی دستور

پروفیسر محمد سرور سابق استاذ جامعہ ملیہ اسلامیہ دہلی

سندھ اگر اکادمی ۔ لاہور

21-عزیز مارکیٹ، اردو بازار